
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jun./Dez. de 2025 

Marcelle Carvalho – UVA/ 
marcelle_carvalho@uvanet.br 
Janilson Rodrigues Lima - UVA 

janilson_rodrigues@uvanet.br 

Raquel Lopes da Silva - UFSC 

raquells3007@gmail.com 

Felipe Alves de Oliveira - UFCat 

felipe.oliveira@ufcat.edu.br 

Ynaê Lopes dos Santos - UFF 

ynae.lopes.santos@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

YNAÊ LOPES DOS SANTOS: 
Intelectuais negras/os e novas 
perspectivas de futuro.  

 

__________________________
___________ 
RESUMO: A entrevista feita com a historiadora 

Ynaê Lopes foca na temática dos intelectuais 
negros/as e suas contribuições para o avanço da 
temática racial para dentro dos espaços de 
produção de conhecimento. As suas reflexões 
perpassam assuntos como as Leis Nº 
10.639/2003 e Nº 11.645/2008, racismo, ações 
afirmativas e movimento negro de forma incisiva 
e pedagógica para aprendermos sobre esses 
processos e a importância da produção de 
conhecimento por pessoas negras. Por uma 
abordagem leve e potente, a pesquisadora 
discute temas importantes para nós, pessoas 
negras e aliadas na luta antirracista, a fim de 
contribuir para construção de meios para 
produção de conhecimento de forma 
afrocentrada, contracolonial e/ou amefricana e 
possamos agir em conjunto para o avanço de 
pessoas negras em espaços historicamente 
negados. 

Palavras-chave: Intelectuais Negros, Ações 
Afirmativas, Movimento Negro. 

__________________________
___________ 
ABSTRACT: The interview with historian Ynaê 

Lopes focuses on the theme of Black intellectuals 
and their contributions to advancing racial issues 
within spaces of knowledge production. Her 
reflections cover topics such as Laws No. 
10.639/2003 and No. 11.645/2008, racism, 
affirmative action, and the Black movement in an 
incisive and pedagogical way, allowing us to learn 
about these processes and the importance of 
knowledge production by Black people. Through 
a light yet powerful approach, the researcher 
discusses important themes for us, Black people 
and allies in the anti-racist struggle, in order to 
contribute to the construction of means for 
knowledge production in an Afrocentric, counter-
colonial, and/or Afro-American way, so that we 
can act together for the advancement of Black 
people in historically denied spaces. 

Keywords: Black Intellectuals, Affirmative 
Action, Black Movement

mailto:marcelle_carvalho@uvanet.br
mailto:janilson_rodrigues@uvanet.br
mailto:raquells3007@gmail.com
mailto:felipe.oliveira@ufcat.edu.br
mailto:ynae.lopes.santos@gmail.com


YNAÊ LOPES DOS SANTOS: Intelectuais negras/os e novas perspectivas de futuro. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025 | p. 686 

Entrevista 

 

1. Alguns pesquisadores/as negros, como, Barbara Pinheiro, bell 

hooks e Cornel West, vêm evidenciando diversos fatores que permeam a 

produção intelectual negra. Na sua perspectiva, quais as maiores 

contribuições de intelectuais negros/as que reconfiguram campos das 

ciências humanas e sociais? 

 

Ynaê Lopes dos Santos -  A maior contribuição dos intelectuais negros e 

negras para as ciências humanas e sociais, a meu ver, reside na capacidade de 

desestabilizar as bases epistêmicas tradicionais, historicamente ancoradas em 

uma experiência europeia, branca e hegemônica. Esses pensadores e pensadoras 

não apenas desafiam a estrutura de produção de conhecimento existente, mas 

também deslocam o centro da análise para as margens, obrigando o campo 

acadêmico a confrontar suas limitações, silêncios e omissões. Essa 

descentralização é crucial porque evidencia como a modernidade, o Estado-nação, 

a cidadania e até mesmo os direitos humanos foram concebidos em contextos de 

colonialidade e exclusão racial. A partir das experiências negras, intelectuais como 

bell hooks, Cornel West e Barbara Pinheiro propõem novas formas de pensar a 

subjetividade, a identidade, o corpo, a linguagem e a história — não como 

categorias universais, mas como construções permeadas por disputas de poder, 

raça e classe. Ao fazer isso, eles e elas ampliam radicalmente o repertório teórico 

e político, inserindo contribuições vindas da história afro-diaspórica, dos territórios 

negros, das experiências linguísticas e culturais africanas e afro-americanas, entre 

outros domínios que haviam sido, até então, sistematicamente ignorados ou 

inferiorizados pelo cânone acadêmico. 

Além disso, ao enfrentar o que Michel-Rolph Trouillot denominou como 

silenciamento sistêmico, os intelectuais negros são frequentemente compelidos a 

desenvolver novos métodos de análise e formas alternativas de leitura da realidade 

social. Esse enfrentamento epistemológico não é meramente técnico, mas também 

ético e político, pois trata de romper com estruturas de conhecimento que 

invisibilizam ou exotizam a experiência negra. Em muitos casos, o próprio embate 

com esse silenciamento se torna o objeto de estudo, inaugurando abordagens 

interdisciplinares que fundem teoria e vivência, ciência e militância, razão e 



 Marcelle Carvalho; Janilson Rodrigues Lima; Raquel Lopes da Silva; Felipe Alves de Oliveira; Ynaê Lopes dos Santos 

Revista Historiar | Vol. 17| Nº. 33 | Jul. / Dez. de 2025| p. 687 

sensibilidade. É nesse sentido que autores como W.E.B. Du Bois, Aimé Césaire, 

Achille Mbembe, Lélia Gonzalez, Clóvis Moura, Beatriz Nascimento, Abdias do 

Nascimento, Zora Neale Hurston, C.L.R. James e Guerreiro Ramos, entre outros, 

tornam-se fundamentais: suas obras não apenas inserem a experiência negra nos 

debates acadêmicos, mas reconfiguram os próprios marcos do saber, tornando 

visível que qualquer análise séria sobre sociedade, cultura e política precisa, 

necessariamente, considerar os efeitos do racismo, da diáspora e da resistência 

negra.  

Sendo assim, considero que a maior contribuição dos intelectuais negros e 

negras no campo das ciências sociais reside, simultaneamente, em alargar o 

escopo da área e tensionar suas fundações. Ao formular novas perguntas, trazer 

outros sujeitos e experiências para o centro da análise, e propor objetos de estudo 

antes marginalizados, esses pensadores e pensadoras expandem os horizontes do 

que pode e deve ser pensado socialmente. No entanto, ao fazerem isso, revelam 

também os limites estruturais da própria disciplina, demonstrando como ela foi 

historicamente organizada a partir de uma lógica abertamente racista e colonialista, 

que instituiu silêncios metodológicos e epistemológicos em nome de uma suposta 

neutralidade. Ao escancarar esses mecanismos, os intelectuais negros não apenas 

contribuem para o avanço das ciências sociais, mas as obrigam a rever seus 

pressupostos, métodos e compromissos ético-políticos, promovendo uma reforma 

profunda e necessária no modo como se produz conhecimento sobre a sociedade. 

 

2. Há diferenças de gênero e/ou sexualidade nessa produção 

intelectual? 

 

Ynaê Lopes dos Santos - Sem dúvida, há diferenças marcantes de gênero 

e sexualidade na produção intelectual, e ignorá-las seria perpetuar as violências 

simbólicas e materiais que estruturam a história do pensamento ocidental. O mundo 

moderno foi edificado sobre a sobreposição de desigualdades — raciais, de classe, 

de gênero e de sexualidade — que se consolidaram como mecanismos de exclusão 

epistêmica. Se o racismo é um dos eixos centrais da organização do mundo 

contemporâneo, o patriarcado, o sexismo e a misoginia operam com a mesma força 

estruturante. Isso se reflete diretamente na forma como o conhecimento foi e 

continua sendo produzido. A marginalização das mulheres no campo científico e 



YNAÊ LOPES DOS SANTOS: Intelectuais negras/os e novas perspectivas de futuro. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025 | p. 688 

acadêmico não é um detalhe acidental, mas parte de um projeto sistemático de 

apagamento. O abismo nas pesquisas sobre e feitas por mulheres, tanto nas 

ciências humanas quanto nas ciências naturais e biomédicas, é resultado direto 

dessa lógica: durante séculos, não houve interesse — nem político, nem econômico 

— em desenvolver estudos que tomassem o corpo, a vida e as experiências das 

mulheres como centrais. O conhecimento, assim, foi moldado a partir de uma 

perspectiva masculina, branca, eurocentrada e heteronormativa, que naturalizou a 

ausência feminina como se fosse consequência da "falta de contribuição", quando 

na verdade se trata de uma opressão epistemológica sustentada historicamente. 

Além disso, é fundamental entender que essa exclusão opera de maneira 

ainda mais intensa quando somada a recortes de raça, classe e sexualidade. 

Mulheres negras, indígenas e LGBTQIAPN+ enfrentam um duplo ou triplo 

silenciamento, sendo historicamente empurradas para as margens do debate, tanto 

na condição de produtoras quanto de objetos de conhecimento. É profundamente 

sintomático que seus nomes estejam ausentes da formação cidadã — não apenas 

no Brasil, mas globalmente —, como se a atuação política, intelectual e social 

dessas mulheres fosse irrelevante. E quando aparecem, muitas vezes é sob o signo 

da exceção, como se fossem casos isolados, e não resultado de uma luta contínua 

contra as estruturas de apagamento. A naturalização dessa exclusão é insidiosa, 

pois além de manter a invisibilidade, responsabiliza as próprias mulheres por não 

ocuparem espaços que sempre lhes foram negados. A produção intelectual negra 

e feminista, especialmente interseccional, tem denunciado essa lógica e, ao mesmo 

tempo, proposto novos caminhos para o pensar e o fazer científico. Ainda hoje, há 

uma luta diária — travada nos corpos, nos textos, nas instituições e nas ruas — 

para que essas vozes não apenas sejam ouvidas, mas reconhecidas como 

legítimas, complexas e fundadoras de novos paradigmas de conhecimento. 

 

3. Estatisticamente, temos visto a entrada de um número 

crescente de estudantes negros e negras nas universidades, ainda que com 

consideravel variação entre cursos. Considerando isso, em sua perspectiva, 

qual a importância de se estudar intelectuais negros e negras em nossos 

cursos de graduação e principalmente nos cursos de formação de 

professores? 

 



 Marcelle Carvalho; Janilson Rodrigues Lima; Raquel Lopes da Silva; Felipe Alves de Oliveira; Ynaê Lopes dos Santos 

Revista Historiar | Vol. 17| Nº. 33 | Jul. / Dez. de 2025| p. 689 

Ynaê Lopes dos Santos - Vejo como algo profundamente orgânico — e, 

ao mesmo tempo, politicamente potente — que o ingresso crescente de estudantes 

negros e negras nas universidades públicas tenha tensionado diversas dimensões 

da vida acadêmica, incluindo a composição das referências bibliográficas utilizadas 

nos cursos de graduação. Foram, em sua maioria, esses estudantes que 

começaram a perguntar com insistência: “Onde estão os autores negros brasileiros 

e estrangeiros?” — uma demanda que, embora tardia, foi rapidamente notada pelo 

mercado editorial brasileiro, gerando uma ampliação da oferta de obras antes 

marginalizadas. Esse movimento é um dos muitos frutos das políticas de ação 

afirmativa, especialmente das cotas raciais e sociais, que não apenas ampliaram o 

acesso ao ensino superior, mas trouxeram para dentro da universidade novas 

experiências, perguntas e formas de ver o mundo, que recusam baixar a cabeça 

frente a uma estrutura historicamente excludente. Os estudantes cotistas, longe de 

apenas ocuparem cadeiras, estão transformando o espaço acadêmico ao exigir que 

suas vivências sejam levadas a sério como fundamento legítimo da produção de 

conhecimento. Isso não significa, entretanto, que suas trajetórias sejam fáceis: há 

ainda enormes desafios relacionados à permanência, desde questões 

socioeconômicas até a vivência cotidiana de um racismo institucional muitas vezes 

silencioso, mas profundamente operante. Nesse sentido, recomendo a leitura do 

livro Cotas Raciais no Brasil, de Márcia Lima e Luiz Augusto Campos, que discute 

justamente os impactos e os limites dessas políticas na estrutura universitária. 

A inclusão de intelectuais negros e negras nos cursos de graduação — e, 

especialmente, nos cursos de formação de professores — tem uma importância 

estratégica e simbólica profunda. Para além da necessária reparação histórica, 

trata-se de enriquecer o próprio campo acadêmico, introduzindo novas abordagens 

críticas, epistemologias outras e objetos de análise que foram sistematicamente 

negligenciados. A presença desses autores nos currículos amplia o espectro 

analítico e oferece ferramentas mais plurais e afinadas com a complexidade da 

sociedade brasileira, marcada por desigualdades raciais persistentes. Em cursos 

de licenciatura, essa presença é ainda mais crucial, pois forma os profissionais que 

estarão em sala de aula, impactando diretamente as próximas gerações. Conhecer 

e estudar intelectuais como Lélia Gonzalez, Clóvis Moura, Beatriz Nascimento, 

Sueli Carneiro, Abdias do Nascimento, entre tantos outros, não é apenas um ato 

de inclusão, mas uma reconfiguração do que entendemos por conhecimento válido 



YNAÊ LOPES DOS SANTOS: Intelectuais negras/os e novas perspectivas de futuro. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025 | p. 690 

e relevante. Além disso, há um poderoso efeito simbólico: ao se depararem com 

esses nomes, estudantes negros podem se reconhecer e se projetar no espaço 

acadêmico, entendendo que esse também é um lugar possível para eles. O 

currículo, nesse sentido, deixa de ser apenas um instrumento técnico e passa a ser 

também um campo de disputa por representatividade, legitimidade e justiça 

histórica. 

 

4. Como a senhora, como professora e intelectual negra, vê as 

influências das Leis Nº 10.639 e Nº 11.645 no debate sobre intelectuais 

negros/as e indígenas dentro das universidades? 

 

Ynaê Lopes dos Santos - Bom, é precuso começar pontuando que as Leis 

nº 10.639/2003 e nº 11.645/2008 são frutos diretos das lutas históricas dos 

movimentos negro e indígena no Brasil e da atuação de intelectuais que, por meio 

de seus saberes e experiências, tensionaram as estruturas racistas que 

organizaram o sistema educacional brasileiro desde sua origem. Essas leis não 

nasceram de um gesto de benevolência estatal, mas de um processo de 

enfrentamento e reivindicação coletiva, no qual educadores, pesquisadores e 

militantes negros e indígenas tiveram papel decisivo. Elas são, portanto, 

expressões de um projeto de país que reconhece a pluralidade de suas matrizes 

civilizatórias e de seus modos de produzir conhecimento. É importante lembrar que 

sua formulação contou com a presença e a influência de intelectuais como 

Petronilha Beatriz Gonçalves e Silva, Kabengele Munanga, Nilma Lino Gomes, 

Gersem Baniwa e tantas outras pessoas que, de dentro e fora das universidades, 

lutaram para que o Estado reconhecesse a centralidade das contribuições africanas 

e indígenas na formação do Brasil. Nesse sentido, as leis se inscrevem numa 

tradição de resistência epistêmica que desafia a lógica colonial que, historicamente, 

desqualifica os saberes não brancos e os coloca à margem do cânone acadêmico. 

Contudo, ainda que representem uma conquista histórica e tenham 

ampliado o repertório da história e da cultura brasileira — trazendo à tona 

personagens, narrativas e epistemologias até então invisibilizadas —, a 

implementação das Leis nº 10.639 e nº 11.645 continua marcada por grandes 

desafios. Em grande parte das escolas e universidades, sua aplicação depende da 

sensibilidade e do engajamento individual de professores e gestores, o que 



 Marcelle Carvalho; Janilson Rodrigues Lima; Raquel Lopes da Silva; Felipe Alves de Oliveira; Ynaê Lopes dos Santos 

Revista Historiar | Vol. 17| Nº. 33 | Jul. / Dez. de 2025| p. 691 

demonstra a ausência de uma política efetiva e estruturante. Além disso, ainda é 

raro vermos, nos currículos e nas salas de aula, negros e indígenas sendo 

reconhecidos e ensinados como intelectuais, pensadores e produtores de teoria 

sobre o Brasil — lugares tradicionalmente reservados a figuras brancas. A presença 

de autores como Lélia Gonzalez, Beatriz Nascimento, Davi Kopenawa, Ailton 

Krenak ou Sueli Carneiro nas universidades ainda é tratada como exceção e não 

como fundamento de uma leitura plural do país. Por isso, as duas leis são também 

convites permanentes à revisão dos cânones e à reconstrução de um pensamento 

nacional que reconheça que não há história nem reflexão crítica sobre o Brasil sem 

a centralidade das experiências e dos saberes afro-indígenas. 

 

5. A inserção de intelectuais negras e negros nas ciências 

humanas trouxe não só maior representatividade, mas também contribuiu 

para uma mudança nos temas de pesquisa, privilegiando estudos sobre 

práticas culturais, religiosas e políticas de populações até então silenciadas. 

Como você avalia o impacto dessa mudança de paradigma na escrita da 

história do Brasil? 

 

Ynaê Lopes dos Santos - Bem, a inserção de intelectuais negros e negras 

nas ciências humanas — um processo intensificado a partir das políticas de ação 

afirmativa e da ampliação do acesso às universidades públicas — produziu um 

deslocamento importante na escrita da história do Brasil. Como tenho 

argumentado, essa entrada não significou apenas o aumento da 

representatividade, mas a emergência de novas perguntas, novas epistemologias 

e novas formas de narrar o passado. A presença de pesquisadores negros e negras 

tensionou os limites do que se entende por “história nacional”, mostrando que o 

Brasil não pode ser pensado sem o racismo que o constitui e sem as experiências 

negras que o transformaram. Ao colocar a escravidão e o racismo como eixos 

estruturantes da formação social, a historiografia contemporânea passou a revelar 

os silenciamentos, as violências e também as resistências que marcaram a 

construção da sociedade brasileira. Essa mudança de paradigma, desafia a 

neutralidade da escrita histórica e propõe uma história comprometida com a 

verdade das populações que foram sistematicamente excluídas das narrativas 



YNAÊ LOPES DOS SANTOS: Intelectuais negras/os e novas perspectivas de futuro. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025 | p. 692 

oficiais, e aqui cito o papel crucial de trabalhos de Beatriz Nascimento e Clóvis 

Moura.. 

Esse deslocamento impactou profundamente os temas, as fontes e as 

metodologias mobilizadas pela historiografia. A ampliação do corpo docente e 

discente negro e indígena gerou não apenas novas interpretações, mas novos 

arquivos e formas de fazer história, valorizando a oralidade, a memória e as práticas 

culturais como fontes legítimas de conhecimento histórico. Como tenho defendido, 

o desafio é compreender que essas formas de saber não são “alternativas” ou 

“complementares”, mas centrais para o entendimento da experiência brasileira. A 

história urbana, por exemplo, quando observada a partir das populações negras e 

de seus territórios — como a Pequena África e o Cais do Valongo —, revela uma 

cidade profundamente atravessada por hierarquias raciais, mas também por 

práticas de resistência e reexistência. Esse tipo de abordagem desloca o olhar do 

centro para as margens e das elites para as ruas, permitindo perceber a 

contribuição intelectual, cultural e política das populações negras para a construção 

da modernidade brasileira. 

Por fim, o impacto dessa transformação é também teórico: ele altera a 

própria gramática com que pensamos o Brasil. A historiografia produzida por 

intelectuais negros e negras demostra que não é possível narrar o passado do país 

sem confrontar o mito da democracia racial e sem entender o racismo como 

estrutura e projeto de poder. Esse enfrentamento não se restringe à denúncia — 

ele também propõe caminhos de reinterpretação do que é “nacional”, “popular” e 

“moderno”. Ao reinscrever sujeitos historicamente silenciados no centro da 

narrativa, essa historiografia abre espaço para imaginar outros futuros possíveis. 

Estudar o Brasil sem a perspectiva racial é escrever uma história propositadamente 

incompleta. Portanto, incorporar e aprender com as vozes negras e indígenas é 

fazer justiça histórica, mas também reinventar a própria noção de conhecimento. 

Trata-se de reconhecer que os intelectuais negros e negras não são apenas objetos 

de estudo, mas produtores de teoria e pensamento crítico sobre o país — condição 

indispensável para que a história do Brasil seja, enfim, contada em toda a sua 

complexidade. 

 

6. No livro “Racismo Brasileiro” você afirma que “não há história 

do Brasil sem o racismo”. Ou seja, a questão racial é central para a 



 Marcelle Carvalho; Janilson Rodrigues Lima; Raquel Lopes da Silva; Felipe Alves de Oliveira; Ynaê Lopes dos Santos 

Revista Historiar | Vol. 17| Nº. 33 | Jul. / Dez. de 2025| p. 693 

compreensão da formação social brasileira. Considerando o atual cenário 

político brasileiro, marcado pelo avanço da extrema-direita, é possível afirmar 

que está ocorrendo uma espécie de atualização do discurso do mito da 

democracia racial, que visa desqualificar importantes conquistas das últimas 

décadas, como por exemplo, as políticas de cotas?  

 

Ynaê Lopes dos Santos - A escritora Conceição Evaristo afirmou 

recentemente que o Brasil está menos cínico, mas não necessariamente menos 

racista — e eu concordo plenamente com essa leitura. O que temos assistido nos 

últimos anos é uma reconfiguração mais explícita e agressiva dos discursos 

racistas, que não mais se escondem atrás de um verniz de cordialidade. O caso 

recente da Universidade de São Paulo (USP) ilustra bem essa dinâmica: uma 

candidata negra, aprovada em primeiro lugar para uma vaga na Faculdade de 

Letras, teve seu concurso cancelado após cinco candidatos brancos se unirem para 

impugnar o resultado com argumentos frágeis e inconsistentes — rejeitados pela 

própria unidade, mas acolhidos pelas instâncias superiores da universidade. Como 

bem analisa Cida Bento, trata-se da manifestação do pacto narcísico da 

branquitude, que atua para proteger os privilégios raciais sob o disfarce de zelo 

técnico ou meritocrático. Isso demonstra que o racismo se atualiza constantemente, 

adaptando-se às novas configurações institucionais e políticas, e que sua 

reprodução não é exclusividade da extrema-direita — embora seja nela que esse 

discurso encontra maior legitimidade e espaço de disseminação pública. É 

justamente esse campo político que, ao recuperar com força a retórica da 

"democracia racial", tenta desqualificar as políticas de ação afirmativa, como as 

cotas, por meio de uma falaciosa defesa da igualdade formal. O discurso da 

extrema-direita — muitas vezes travestido de “defesa da unidade nacional” — 

utiliza-se da ideia de que são os antirracistas que “dividem o Brasil”, quando, na 

verdade, é o próprio racismo estrutural que historicamente produziu e reproduziu 

desigualdades profundas no acesso a direitos e oportunidades. 

Nesse cenário, o que se observa é uma tentativa deliberada de reconstruir 

o imaginário do Brasil como um país racialmente harmonioso, negando as 

conquistas históricas que os movimentos negros e indígenas vêm acumulando nas 

últimas décadas. Essa reatualização do mito da democracia racial não apenas 

minimiza o racismo como força estruturante da sociedade brasileira, mas opera 



YNAÊ LOPES DOS SANTOS: Intelectuais negras/os e novas perspectivas de futuro. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025 | p. 694 

para fragilizar os avanços institucionais e simbólicos que vêm sendo conquistados 

com muito custo. Algo semelhante ocorre nos Estados Unidos, especialmente após 

a eleição de Donald Trump, e seus efeitos ecoam no Brasil: há um recuo visível de 

setores econômicos e empresariais em sustentar políticas voltadas à equidade 

racial, sejam elas públicas ou privadas. O enfraquecimento dessas agendas revela 

como os compromissos com a justiça racial eram, muitas vezes, superficiais ou 

reativos a pressões conjunturais. Embora tenhamos, de fato, avançado em termos 

de representatividade — e isso não deve ser desconsiderado —, esse avanço é 

insuficiente por si só. É preciso compreender que a presença de pessoas negras e 

indígenas em espaços de visibilidade não altera automaticamente a estrutura de 

exclusão do racismo brasileiro, especialmente se essas presenças não forem 

acompanhadas de consciência racial e de poder real de decisão. A transformação 

substancial exige mais do que símbolos: exige a ocupação crítica e consciente de 

todos os espaços de poder, para que as políticas de igualdade não apenas existam, 

mas sejam sustentadas, ampliadas e efetivamente implementadas. 

 

7. Ainda sobre o livro, além de contextualizar a história do racismo 

à brasileira, a obra trata das diferentes estratégias de resistências articuladas 

pelos/as negros/as visando o enfrentamento do projeto do “genocídio do 

negro/a brasileiro/a”. A despeito desse projeto, como escreveu Conceição 

Evaristo, “a gente combinamos de não morrer”. Gostaria de saber se para a 

senhora, em quais aspectos a atual agenda do movimento negro se difere das 

demandas apresentadas pelas gerações anteriores. 

 

Ynaê Lopes dos Santos - Ao pensar a trajetória do movimento negro 

brasileiro, é fundamental compreender, como destaca Amilcar Pereira, que não 

existe um único movimento negro, mas uma pluralidade de movimentos, agendas 

e estratégias que se modificam ao longo do tempo. Essa pluralidade é uma das 

maiores riquezas do movimento, pois reflete as diferentes experiências, contextos 

e modos de luta da população negra no Brasil. Desde o pós-abolição, o movimento 

negro tem desempenhado um papel central como educador — não apenas no 

sentido formal, mas como produtor de consciência crítica e de saberes voltados 

para a emancipação coletiva. Muitas das conquistas que temos hoje, como as Leis 

10.639 e 11.645 ou as políticas de cotas raciais, derivam dessa atuação 



 Marcelle Carvalho; Janilson Rodrigues Lima; Raquel Lopes da Silva; Felipe Alves de Oliveira; Ynaê Lopes dos Santos 

Revista Historiar | Vol. 17| Nº. 33 | Jul. / Dez. de 2025| p. 695 

pedagógica e de uma insistência histórica em tensionar o lugar do negro na 

sociedade brasileira, especialmente por meio da luta pela educação pública, 

gratuita e de qualidade, reforçando a perspectiva defendida por Nilma Lino Gomes 

do movimento negro e seu papel educador. Assim, parte significativa do movimento 

contemporâneo segue essa tradição, reafirmando que a educação é um dos 

principais instrumentos de combate ao racismo estrutural e de construção de um 

país verdadeiramente democrático. 

No entanto, reconheço que a agenda do movimento negro atual se 

diversificou, especialmente com o advento das redes sociais, que ampliaram o 

alcance, mas também fragmentaram as formas de mobilização. Essa pulverização 

permitiu o surgimento de novas pautas, como a da representatividade, que 

considero importante para a construção da autoestima e de horizontes de futuro 

para as juventudes negras. Contudo, entendo que a representatividade, 

isoladamente, não é suficiente para alterar as estruturas profundas do racismo. Por 

isso, afasto-me das vertentes do movimento negro que se alinham a perspectivas 

neoliberais, muitas vezes centradas em trajetórias individuais de ascensão, e sigo 

acreditando e trabalhando ao lado dos movimentos que defendem transformações 

radicais — sociais, raciais e econômicas — como condição para a verdadeira 

justiça racial. É nesse horizonte coletivo e crítico que enxergo a continuidade e a 

potência do movimento negro brasileiro: na sua capacidade de reinventar-se sem 

perder de vista a centralidade da luta por igualdade e pela reconstrução profunda 

das bases da sociedade. 

 

8. Professora, você projeta uma possibilidade de agenda 

enquanto intelectual negra engajada no ensino e pesquisa sobre a temática 

negra para os próximos anos? 

 

Ynaê Lopes dos Santos - Sem dúvida alguma. Eu acredito e estou 

envolvida num projeto, uma agenda intelectual que siga comprometida com o 

aprofundamento das reflexões sobre raça, história e memória, e que dialogue com 

a urgência de revisitar criticamente os próprios fundamentos da ideia de “Brasil”. 

Um dos eixos centrais dessa agenda é justamente repensar a categoria “pardo”, 

não como um espaço de conciliação racial, mas como um marcador de tensão — 

conceito que tem sido defendido por intelectuaos negros de diferentes áreas das 



YNAÊ LOPES DOS SANTOS: Intelectuais negras/os e novas perspectivas de futuro. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025 | p. 696 

ciências humanas . O que se ganha, ao reexaminar criticamente o debate sobre o 

pardo, é a possibilidade de desnaturalizar uma posição historicamente construída 

para conter a potência política do povo negro. Essa discussão, a meu ver, é 

fundamental para compreender o modo como o racismo brasileiro se perpetua por 

meio da ambiguidade, do silêncio e da recusa em nomear as hierarquias raciais. 

Assim, pensar o pardo não é apenas um exercício conceitual, mas um modo de 

confrontar o coração do mito da democracia racial e de propor novas formas de 

narrar a experiência histórica brasileira — uma história que reconheça o conflito, a 

desigualdade e a resistência como dimensões estruturantes do país. 

Atualmente, essa reflexão orienta um conjunto de frentes de pesquisa que 

desenvolvo, todas articuladas em torno da compreensão dos legados da 

escravidão, do racismo e da produção de conhecimento sobre as populações 

negras nas Américas e no Atlântico. Uma delas é um estudo comparado sobre 

intelectuais negros do Brasil, Cuba, Haiti e Estados Unidos — como Juan Gualberto 

Gómez, Lino Dou, W.E.B. Du Bois, Anténor Firmin, Manoel Querino e Juliano 

Moreira — que examina como esses pensadores, nascidos ainda sob a vigência ou 

os efeitos diretos da escravidão, construíram interpretações próprias sobre o 

racismo científico e as teorias da degenerescência racial. Busco compreender 

como esses intelectuais enfrentaram, com rigor e criatividade, as violências 

epistemológicas do Ocidente, elaborando concepções originais sobre humanidade, 

ciência e nação. Acredito que revisitar suas trajetórias e escritos é também um 

modo de descolonizar a história das ideias e de reconhecer que o pensamento 

negro moderno não é uma resposta periférica à teoria europeia, mas um de seus 

grandes centros de criação. 

Em paralelo, mantenho pesquisas que aprofundam o estudo de figuras 

como Juliano Moreira — cuja trajetória intelectual e médica permite repensar a 

relação entre raça, ciência e loucura no Brasil da Primeira República — e que 

colaboram com iniciativas coletivas voltadas à memória e à reparação, como a 

investigação sobre o acervo Nosso Sagrado e o projeto internacional sobre 

reparações históricas coordenado pela Universidade de Bristol. Esses trabalhos 

buscam não apenas reinterpretar o passado, mas propor novas práticas de 

pesquisa e ensino comprometidas com a justiça racial e epistêmica. Por isso, a 

agenda que projeto para os próximos anos envolve também o fortalecimento de 

espaços de formação e debate público — universidades, museus, escolas, 



 Marcelle Carvalho; Janilson Rodrigues Lima; Raquel Lopes da Silva; Felipe Alves de Oliveira; Ynaê Lopes dos Santos 

Revista Historiar | Vol. 17| Nº. 33 | Jul. / Dez. de 2025| p. 697 

laboratórios de pesquisa e coletivos — que afirmem o papel do movimento negro 

enquanto educador e produtor de conhecimento crítico. Mais do que estudar o 

racismo, trata-se de seguir criando caminhos para superá-lo, reinventando o Brasil 

a partir das vozes, experiências e saberes que historicamente foram silenciados. 

Desse modo, a perspectiva negra, assim como a perspectiva indígena, 

quando tomadas em toda a sua complexidade e profundidade, constituem convites 

inadiáveis para uma revisão crítica da própria produção acadêmica brasileira. 

Ambas desestabilizam os cânones, questionam as hierarquias de saber e nos 

obrigam a repensar quem fala, de onde se fala e a serviço de que projetos se produz 

conhecimento no país. Conforme dito anteriormente, essas abordagens não 

representam meros acréscimos temáticos, mas transformações estruturais na 

forma de pensar o Brasil, suas histórias e suas epistemologias. Esse movimento 

vem sendo construído por diferentes intelectuais — em sua maioria negros — que, 

a partir de suas experiências e formações plurais, têm ampliado o horizonte da 

reflexão acadêmica, propondo outras linguagens, metodologias e formas de leitura 

do mundo: um projeto que espero não ter data para acabar.  

 


