
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 

   Túlio Henrique Pereira 
Universidade Regional do Cariri /URCA  

tulio.henrique@urca.br  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ENTREVISTA KABENGELE 
MUNANGA: Ações afirmativas 
e impasses da mestiçagem no 
despertar da consciência racial.  

 

__________________________  
RESUMO 

Com o objetivo de registrar, em um diálogo 
descontraído, impressões sobre os avanços e 
os impasses da educação racial sob a 
perspectiva de proeminentes personalidades 
negras do Brasil, o Grupo de Pesquisa em 
História Afrodiaspórica (GEPAFRO) entrevistou 
o professor e pesquisador Kabengele 
Munanga. Aos 85 anos, Munanga apresentou 
um relato mnemônico de sua relação tensa com 
um Brasil fortemente racializado, desde os 
primeiros anos de sua chegada, no ano de 1975 
— contexto que o motivou, ao longo de sua 
trajetória acadêmica, a investigar temas como 
raça, negritude, racismo, consciência racial e a 
luta antirracista. Reconhecido também por suas 
contribuições às reflexões sobre a mestiçagem 
no país, Munanga abordou as diferenças 
geracionais observadas entre os jovens da 
década de 1980 e os das décadas mais 
recentes, evidenciando transformações 
impulsionadas pelo fortalecimento da 
consciência racial ramificada pelos Núcleos de 
Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas (NEABIs) 
e grupos correlatos difundidos pelas 
Instituições de Ensino Básico e Superior no 
Brasil. Conversou ainda brevemente sobre os 
impactos das duas décadas de ações 
afirmativas no Brasil, com destaque para a 
implementação das Bancas de Aferição de 
Heteroidentificação enquanto mecanismo de 
garantia e justiça nas políticas de cotas raciais. 

Palavras-chave: Kabengele Munanga, Ações 
Afirmativas, Negritude, Raça.  

 

 

 

 

 

 



 
 

Interview with Kabengele 
Munanga 

Affirmative actions and 
impasses of miscegenation in 

the awakening of racial 
consciousness. 

_________________________ 
ABSTRACT 

Aiming to capture, in a relaxed dialogue, 
impressions of the advances and impasses of 
racial education from the perspective of 
prominent Black figures in Brazil, the Research 
Group on Afro-Diasporic History (GEPAFRO) 
interviewed professor and researcher 
Kabengele Munanga. At 85 years old, Munanga 
presented a mnemonic report of his tense 
relationship with a highly racialized Brazil, 
beginning with his arrival in 1975 — a context 
that motivated him, throughout his academic 
career, to investigate themes such as race, 
Blackness, racism, racial consciousness, and 
the anti-racist struggle. Also recognized for his 
contributions to reflections on racial 
miscegenation in Brazil, Munanga addressed 
the generational differences observed between 
young people in the 1980s and those of more 
recent decades, highlighting transformations 
driven by the strengthening of racial 
consciousness, fostered by the Centers for Afro-
Brazilian and Indigenous Studies (NEABIs) and 
related groups disseminated throughout 
Brazilian primary and higher education 
institutions. He also briefly discussed the 
impacts of two decades of affirmative action in 
Brazil, highlighting the implementation of 
Heteroidentification Assessment Boards as a 
mechanism for guaranteeing justice in racial 
quota policies. 

Keywords: Kabengele Munanga, Affirmative 
Action, Blackness, Race 

.



 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 700  

 
 

 

 

 

 

 

 

No mês de novembro de 2023, foi realizado o IV Congresso de 

Pesquisadores/as Negros/as – o COPENE Nordeste: Duas décadas das ações 

afirmativas e o futuro das políticas públicas resgatando o legado de Palmares. 

Na ocasião, eu, professor adjunto do Departamento de História da Universidade 

Regional do Cariri (URCA), juntamente com o estudante do curso de graduação 

em História, João Pedro da Silva Teles, embarcamos para Alagoas com o 

propósito de participar do evento e realizar entrevistas com personalidades 

importantes para a compreensão do pensamento e da história negra no Brasil. 

A iniciativa de realizar entrevistas integrou as atividades do Grupo de 

Estudo e Pesquisa em História Afrodiaspórica (GEPAFRO), do qual sou líder. 

Nosso objetivo, naquele contexto, era dar maior visibilidade a pesquisadores, 

intelectuais, artistas e forças políticas de projeção nacional. Coube a mim a 

elaboração das pautas, a seleção dos nomes a serem entrevistados, o 

agendamento dos encontros e, por fim, a condução das entrevistas. O 

graduando João Pedro da Silva Teles, à época membro ativo do GEPAFRO, 

Figura 1. Kabengele 

Munanga 

Figura 2. Kabengele Munanga 

Fotografias. João Pedro da Silva Teles. cor. 

Nikon D3300. DX VR AF-P NIKKOR 18-55mm 

1:3.5-5.6G. Arquivo Pessoal. 2023. 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 701  

ficou responsável por toda a parte técnica de captação de áudio, vídeo e 

iluminação. Posteriormente, também assumiu a edição dos vídeos e a 

sincronização do áudio indireto. 

Ao todo, entrevistamos três personalidades negras de grande relevância 

nas discussões raciais no país. O primeiro foi o professor Zezito Araújo; o 

segundo, o antropólogo brasileiro-congolês Kabengele Munanga; e o terceiro, 

Adilson Pereira dos Santos, professor do Departamento de Educação da 

Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP). 

Aquela edição do COPENE Nordeste foi marcada pelo intenso debate 

sobre as duas décadas de implementação das ações afirmativas no Brasil – seus 

avanços, impasses e os desafios postos à consciência racial entre as novas 

gerações. Nesse contexto, tivemos a oportunidade de dialogar com o professor 

e pesquisador Kabengele Munanga, antropólogo nascido na cidade de Bakwa-

Kalonji, província de Kasai, na República Democrática do Congo (antigo Zaire, 

ex-colônia da Bélgica), e radicado no Brasil. 

Nascido em 22 de junho de 1940, Kabengele Munanga, à data da 

publicação desta edição da Revista Historiar, da Universidade Estadual Vale do 

Acaraú (UVA), encontra-se com 85 anos. É uma personalidade notável, um griot 

vivo – um dos intelectuais negros mais proeminentes nos estudos sobre as 

questões afro-brasileiras e a educação voltada à promoção da consciência racial 

no país. 

Munanga foi um dos responsáveis por consolidar a concepção de que a 

educação é uma das principais ferramentas de combate ao racismo na 

atualidade, tanto no continente africano quanto na diáspora. Segundo Clayton 

Guerreiro, Munanga se graduou em antropologia social e cultural pela 

Universidade Oficial do Congo, em 1969, tornando-se o primeiro antropólogo 

daquele país.1 Ao longo de sua trajetória destacanso-se os seguintes títulos de 

sua autoria ou organizados por ele: O negro no Brasil de hoje (2006), Arte 

afrobrasileira: o que é isso? (2023), Negritude: usos e sentidos (2019), Arte, 

cidade e meio-ambiente (2010), em parceria com Elza Ajzenberg; Origens 

africanas do brasil contemporâneo (2007), Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: 

                                                           
1 GUERREIRO, Clayton. “Kabengele Munanga”. In: Enciclopédia de Antropologia. São Paulo: 

Universidade de São Paulo, Departamento de Antropologia, 2023. Disponível 

em: https://ea.fflch.usp.br/autor/kabengele-munanga. Acesso em 4 ago. 2025. 

https://ea.fflch.usp.br/autor/kabengele-munanga


 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 702  

identidade nacional versus identidade negra (1999), Racismo: perspectivas para 

um estudo contextualizado da sociedade brasileira (1998), organizado em 

parceira com o argentino Carlos Hasenbalg e a pesquisadora brasileira Lilia 

Schwarz.  

A tônica de suas publicações se converge às temáticas das políticas 

antirracistas, à pesquisa sobre o racismo, a identidade negra, a negritude, o 

multiculturalismo, a educação e as relações étnico-raciais. Temas diretamente 

influenciados pela experiência de discriminação racial experimentada por ele ao 

ingressar na sociedade brasileira, no ano de 1975. 

Ainda de acordo com Guerreiro (2023), seus estudos de pós-graduação 

se iniciaram na Universidade Católica de Louvain, Bélgica. No início de seu 

doutoramento, Munanga “se dedicou a pesquisar as artes africanas. Entretanto, 

ao retornar ao seu país de origem para mais uma temporada de trabalho de 

campo, foi politicamente perseguido por um governo ditatorial e impossibilitado 

de retornar à Bélgica, sendo obrigado a interromper o doutorado”. 

Na entrevista realizada com o professor Kabengele Munanga, foi possível 

registrar um relato conciso do percurso que ele elaborou para apresentar durante 

a cerimônia de encerramento do COPENE Nordeste, em 2023. Trata-se de uma 

síntese densa, atravessada pela experiência da discriminação racial vivida em 

território brasileiro, além de reflexões sobre o despertar da consciência racial 

entre os jovens, em um cenário sociopolítico consideravelmente distinto daquele 

da década de 1980. 

Munanga abordou, ainda, as tensões em torno da mestiçagem e das 

relações interraciais, temas que, ao longo do tempo, foram utilizados como 

estratégias para desqualificar tanto suas pesquisas quanto sua trajetória de 

militância – esta última marcada por um compromisso profundo com a 

ancestralidade africana. Ao se posicionar criticamente diante dessas tentativas 

de apagamento simbólico, o professor reafirma a importância de se considerar 

as especificidades históricas e culturais da população negra no Brasil, recusando 

abordagens universalizantes ou assimilacionistas. 

Um outro ponto central de sua fala diz respeito à conexão histórica entre 

África e Brasil. Munanga enfatiza os impasses gerados pela implementação das 

políticas de ações afirmativas, especialmente a forma como essas políticas 

inflamaram o debate público e expuseram o desconforto da sociedade brasileira 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 703  

diante das primeiras políticas em prol da reparação histórica em favor das 

pessoas negras. Suas reflexões evidenciam o quanto a reação contrária às cotas 

e às ações afirmativas está imbricada com a negação persistente do racismo 

estrutural e com a resistência à construção de um projeto efetivamente 

democrático e plural. 

Ao encerrar o verbete dedicado a Kabengele Munanga na Enciclopédia 

de Antropologia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da USP, 

o antropólogo Clayton Guerreiro fez a seguinte inferência: 

 

Embora não tenha elaborado categorias analíticas inéditas para refletir sobre a 

realidade das populações africanas em diáspora, o autor tem resgatado, 

historicizado e reinterpretado categorias antropológicas como raça, negritude 

e identidade negra. Tais conceitos têm se mostrado ferramentas teóricas 

potentes para a militância antirracista, para o debate público e para a educação, 

e seguem fornecendo subsídios teóricos para a formação de antropólogos, 

historiadores e educadores (Guerreiro, 2023). 

 

 Embora haja, em certa medida, uma convergência e compreensão quanto 

ao que Guerreiro nos apresenta sobre a ausência de ineditismo em suas 

categorias de análise da diáspora, é necessário destacar um ponto de inflexão. 

Ao revisitarmos as obras de intelectuais como Beatriz Nascimento, Lélia 

Gonzalez e Abdias do Nascimento, torna-se evidente que o elo que Kabengele 

Munanga estabelece com o interior profundo do continente africano – suas 

memórias, experiências e cosmologias – oferece uma dimensão analítica que 

não apenas reafirma as vivências na diáspora, mas também aprofunda, com 

maior densidade, as ferramentas conceituais para a interpretação das relações 

raciais no Brasil. 

Essa interlocução entre o pensamento afrodiaspórico e as epistemologias 

africanas contribui de maneira tenaz para deslocar os estudos afro-brasileiros de 

uma posição exclusivamente vinculada à militância, conduzindo-os para um 

campo epistemológico próprio, ainda em construção, mas que se afirma cada 

vez mais no âmbito acadêmico. A contribuição de Munanga, nesse sentido, é 

fundamental, pois ao articular ancestralidade, território, espacialidade, contexto, 

cosmovisão e historicidade africana com as lutas e experiências da população 

negra no Brasil, ele permite a ampliação do escopo interpretativo da diáspora, 

articulando teoria e política sem pulverizar/fragmentar as especificidades de 

cada uma. 



 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 704  

Diferentemente de abordagens que permanecem restritas a uma leitura 

ocidentalizada dos processos de racialização, Munanga reorienta o debate, 

introduzindo perspectivas africanas como fundamento para o entendimento das 

dinâmicas raciais e culturais no Brasil. Com isso, sua obra contribui para a 

consolidação de um campo de conhecimento que não apenas denuncia o 

racismo sistêmico, mas também propõe alternativas epistemológicas a partir de 

matrizes africanas de pensamento. 

Túlio Henrique Pereira: É uma honra e uma satisfação estar 

entrevistando o professor Kabengele Munanga, que faz parte da 

programação do IV COPENE Nordeste – Duas décadas das ações 

afirmativas: O legado de Palmares e o futuro das políticas públicas. 

Professor, o senhor vai realizar uma conferência mais fluída, a partir das 

suas memórias. Mas o que esta temática e o COPENE significam para a sua 

fala de encerramento, e o que significa Palmares para o Brasil?  

Kabengele Munanga: Bom, Túlio, em primeiro lugar, boa tarde. Obrigado pelo 

convite. Obrigado, João Paulo. Na realidade, essa proposta não é uma 

conferência. 

O que proponho é que se crie em nossas reuniões do COPENE, não 

apenas no COPENE Nordeste, como no COPENE Nacional, um momento em 

que as pessoas possam contar um pouquinho histórias de suas vidas sobre o 

racismo no Brasil. O racismo é um fenômeno muito complexo. É um objeto de 

leitura e de interpretações por várias disciplinas científicas. Tem leitura sobre o 

racismo que vem da parte da biologia, da sociologia, da antropologia, psicologia, 

psicanálise, história, etc. São análises. Mas o racismo, esse fenômeno complexo 

que já fez muitas vítimas. Pessoas morreram fisicamente, e nunca puderam 

contar como foram atravessadas por esse fenômeno. Nós mesmos, ninguém se 

senta para conversar sobre o racismo, o que ele passou pessoalmente na vida. 

A gente faz teorias, escreve livros, mas ninguém sabe se o professor Kabengele 

Munanga já foi vítima de racismo. 

Enquanto abordagem, enquanto tratamento. Ele mesmo, pessoalmente. 

Sua família, seus filhos, seus netos... Então, a proposta não é fazer uma 

conferência. Eu vou me sentar, dizer quem sou eu, como descobri o racismo no 

Brasil. Porque eu não nasci aqui. Eu vim de um continente africano, de um país 

que se chama República Democrática de Congo, há 48 anos atrás, era ainda um 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 705  

jovem. E quando eu cheguei aqui, antes de chegar, eu não sabia que havia 

racismo no Brasil. Como descobri o Brasil? Como convivo com o racismo? Então, 

contar essas histórias que as pessoas não contam. Então, essa mesa é uma 

mesa para as pessoas, depois da minha fala, para algumas pessoas se sentarem 

à mesa, contar um pouquinho, como eles vivem o racismo na vida. E que todos 

se reúnam na mesa para falar um pouquinho do racismo. 

Então, a minha proposta é essa. Eu me lembro de uma vez, anos atrás, 

foi em 1981, que conheci um grande intelectual brasileiro, era um grande 

geógrafo, que se chama Hamilton Santos. Eu estava num congresso no Rio de 

Janeiro, sentado numa mesa, falando sobre o racismo. Ele estava na sala, 

depois da minha fala ele se aproximou, se apresentou, foi então que a gente se 

conheceu. Em 81. Ele me disse o seguinte, gostei muito da sua fala, porque em 

nossas vidas, nossos pais não tocam nesse assunto na educação. Aí, anos 

depois, Eliane Cavallero escreveu um livro com o título, Do silêncio do Lar ao 

silêncio Escolar. Quer dizer que no lar, na educação, as pessoas não falam do 

racismo aos seus filhos, sejam brancos ou negros. 

Então, essa mesa, não se trata de uma conferência, não preparei nada. 

Vou me sentar, começar a me lembrar, desde que cheguei aqui, relatar alguns 

momentos em que fui discriminado. [Fazer um exercício de compreender] como 

esse racismo não me matou, haja vista que mata a tantas pessoas. Como ele 

funciona? É por isso que eu costumo dizer que o racismo brasileiro é um crime 

perfeito. Ele mata duas vezes, a segunda vez, pelo silêncio. Mata fisicamente as 

vítimas, mata também pelo silêncio. Às vezes, um negro pode ser discriminado, 

ele não tem consciência de que foi discriminado. Um branco pode discriminá-lo, 

às vezes, sem consciência de que ele discriminou o negro. Então, isso faz parte 

das manifestações do racismo à brasileira, que a gente deve começar a contar 

um pouquinho de nossas histórias de vida. Foi uma solicitação minha aos 

organizadores do COPENE, um pedido meu para que eu não proferisse uma 

conferência. Não farei nenhuma conferência, apenas contarei histórias. 

Túlio Henrique: Professor, magnífica a sua exposição e ênfase a 

importância da subjetivação nas nossas apresentações, nas nossas 

conferências. Mas ao inserirmos os relatos de experiências em 

apresentações no interior das universidades, acaba por estabelecer uma 

quebra da lógica de que a academia precisa ser enrijecida, tão dura. A 



 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 706  

memória e o relato de experiência possibilitam o acesso dos jovens à 

ancestralidade. Principalmente esses jovens que têm aderido aos Neabs e 

aos Neabis, aos grupos correlatos, como o GEPAFRO, por exemplo, e têm 

fortalecido outras perspectivas, outras potencialidades. Em 2006, o senhor 

escreveu o livro O negro no Brasil de hoje. E o senhor tende a revisar 

alguns dos seus escritos, alguns dos seus estudos, algumas de suas teses. 

E lá em 1999, voltando um pouquinho ainda, o senhor publicou, 

Rediscutindo a Mestiçagem no Brasil. Após todos esses passos, como que 

o senhor estabelece um comparativo com o negro do Brasil de 2006. Ele 

continua sendo o negro do Brasil em 2023, é o mesmo negro? Quais foram 

as mudanças que o senhor tem percebido a partir da sua experiência?  

Kabengele Munanga: Bom, são experiências de 48 anos do Brasil, como 

eu disse. Quando eu cheguei no Brasil, em 1975, o mito de democracia racial 

ainda era muito forte. A imprensa brasileira não tocava na questão do racismo, 

não se falava do racismo. Eu encontrei o racismo só nos livros, na academia, na 

Universidade de São Paulo, onde um dos meus professores dava um curso 

sobre diferentes posições metodológicas sobre os estudos do negro no Brasil. 

Nessa aula dele, em João Baptista Borges Pereira, que me orientou, ele 

denunciava o racismo. Mostrava como funcionava o racismo à brasileira. Nesse 

livro que eu li, nessa aula dele, que era uma disciplina de pós-graduação, que 

eu descobri os grandes autores que trabalharam sobre a questão do racismo, 

como Florestan Fernandes, Octavio Ianni, Oracy Nogueira e tantos outros, que 

comecei a me conscientizar sobre o racismo no Brasil. No cotidiano também, na 

minha abordagem, na maneira como foi feito, e olhada pelos brasileiros, é que 

eu comecei a descobrir o que é o racismo brasileiro, a me conscientizar, não sei. 

Vim aqui para trabalhar na minha tese de doutorado, era sobre a África. Não sei 

o que aconteceu na minha vida. A minha intuição talvez falou mais forte do que 

a minha racionalidade.  

Acabei mudando e trabalhando sobre o racismo. Então, a pergunta que 

fica é: 48 anos depois, como eu vejo as mudanças na questão do racismo no 

Brasil? Os negros ainda estão sendo a posição inferior na sociedade brasileira. 

Mas o que aconteceu nesses 48 anos é que a consciência para mim sobre a 

questão do racismo está crescendo. A consciência que não encontrei. Muitos 

jovens hoje, pessoas da sua geração, jovens estão assumindo a sua negritude. 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 707  

Alguns negros na época, pessoas da sua cor de pele, não assumiam a negritude 

deles. Todo mundo fugia para se dizer pardo. Então essa consciência está 

crescendo. Graças a essa consciência que cresceu, que é uma consciência de 

luta, de gerações. 

Hoje é dia 18, daqui há alguns dias será o dia Nacional de Zumbi e da 

Consciência Negra. Dia esse em que, de acordo com a documentação, Zumbi 

dos Palmares foi capturado, foi morto. Um dia que naquela época, só em 

algumas universidades, tinha uma semana do negro para se trabalhar a 

temática. Mas hoje temos esse dia que mobiliza o Brasil inteiro. Tem vários 

estados que dia 20 de novembro, é um dia de feriado, um dia de reflexão. Não é 

assim que se resolve o problema do negro, mas é um dia simbólico de reflexão, 

de luta que vem de gerações, para dizer para o jovem brasileiro, olha, nossa luta 

continua. E vamos ainda lutar para conquistar o nosso lugar na sociedade. Foi 

nesse processo que nasceram as políticas de ações afirmativas. Não se falava 

de cotas raciais no Brasil. 

Até a Conferência do Durban de 2002, que a delegação brasileira, na 3ª 

Conferência da ONU contra o racismo na África do Sul, se mobilizou com as 

propostas para lutar. Quando saíram da Conferência do Durban, as autoridades 

brasileiras que a representaram já tinham consciência de que o Brasil tinha que 

mudar. Mas que precisava passar por políticas, política pública. Por isso que 

houve lei, lei das cotas, que durou quanto tempo. Esse projeto demorou dez 

anos, os trâmites no Congresso para ser votado. Enquanto isso, várias 

universidades, a partir da Universidade Estadual do Rio de Janeiro, (UERJ), da 

Universidade Estadual do Norte Fluminense (UENF), a Universidade Estadual 

da Bahia (UNEB) já adotaram políticas de cotas que serviram de exemplos por 

várias universidades que se mobilizaram. E antes da lei de 2016, a lei das cotas, 

em 2012, já tínhamos cerca de 100 universidades públicas estaduais e federais 

que já trabalhavam com as políticas de cotas. 

Isso faz parte do processo de mudança do Brasil que muitos não vêem. É 

por isso que hoje já temos, em algumas universidades, professoras e 

professoras negras. Ainda há pouco, mas nós já somos representados. Já temos 

estudantes negros e negras, de várias universidades, de várias instituições, que 

não existiam antes. [Um contingente] Que não existia no século passado, 

começou no século 21. Então isso faz parte desse processo de mudanças. É por 



 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 708  

isso que costumam dizer que já estamos no túnel do tempo. Nós não saímos do 

túnel, nós entramos no túnel do tempo, ruma a uma caminhada que ainda vai 

chegar há algumas gerações. Porque as pessoas acreditam, como alguns já 

queriam no Congresso, acabar com as políticas de cotas. Isso não transforma a 

história de uma sociedade, o racismo, que é um fenômeno que começou desde 

que os negros foram deportados e chegaram aqui há 400 anos. 

Você transforma isso em uma política de 10, 20 anos. É impossível. É só 

um milagre. É um processo que vai demorar, mas a consciência cresce. Estamos 

hoje no túnel do conto. Por exemplo, você é muito jovem. Na minha época, 

quando eu cheguei, ainda havia uma mesinha para falar sobre a questão dos 

negros. Eram brancos que falavam dos seus negros. Hoje não existe mais. As 

universidades são pessoas negras que estão nas mesas, com alguns brancos 

pesquisadores conscientes, falando sobre o racismo, que é um problema da 

sociedade, não é um problema do negro. O negro não inventou o racismo. O 

negro é vítima do racismo. Então, para mim, há grande transformação é essa 

consciência. Não há como destruir mais. Cada vez está crescendo mais. Vocês 

que são mais jovens têm uma linguagem mais forte. 

Sabem o que quer? Porque o futuro da sociedade não depende mais das 

pessoas velhas. Vai depender de vocês jovens que são pessoas mais vítimas 

dessa sociedade. 

 

Túlio Henrique: Professor, 135 anos de abolição no Brasil. O senhor 

tem falado, principalmente na fala de hoje do senhor, vai se manifestar em 

torno dessa questão do racismo cotidiano, a partir da sua subjetividade. 

Como a população brasileira, às vezes, encara esse discurso em torno do 

conceito de racismo de uma forma muito despolitizada. E também 

acreditando que se trata de um discurso comum e que todo mundo poderia 

se apropriar. Há muito tempo nós falávamos de racismo sistêmico.  Os 

nossos antepassados, eles não eram ouvidos. Daí foi preciso que o 

professor Silvio Almeida sistematizasse o conceito de racismo estrutural 

para dar uma outra dimensão acerca disso. Qualquer um pode falar de 

racismo? O senhor poderia explicar, de uma forma sucinta, essa questão 

do racismo que está presente no nosso cotidiano, que nos impede de 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 709  

mobilidade em todos os sentidos da vida, como o econômico, o social, o 

político, o afetivo, principalmente, o intelectual? 

Munanga: Costumo dizer que o racismo é um conceito. Um conceito que 

carrega várias coisas, que faz com que os negros sejam vítimas das sociedades, 

discriminados, subrepresentados, vítimas de todas as formas de ingerências, 

violência de sua humanidade inferiorizada. Mas esses fenômenos, várias 

pessoas não sabem exatamente o que é o racismo, inclusive o racismo 

brasileiro, que não conscientiza as próprias vítimas. Vocês já ouviram falar das 

pessoas falando do racismo do negro contra o próprio negro? Essas pessoas 

não sabem o que é o racismo. 

Vocês já ouviram falar do racismo do negro contra o branco? Quer dizer 

que essas pessoas não sabem o que é o racismo. Conceitos que as pessoas 

utilizam, que fazem vítimas, mas as pessoas não sabem do que se trata. Por 

isso, quando se fala da lei, nossa lei nº 10.639, para introduzir uma educação 

antirracista nas sociedades brasileiras, um professor na sala de aula tem que, 

antes de mais nada, explicar aos seus alunos, branco e negro, o que é o racismo. 

Porque depois de saber o que é, que nós podemos buscar soluções contra eles, 

que nós podemos construir uma sociedade contra esse fenômeno. Então, para 

você poder definir o que é o racismo, a primeira coisa é simplesmente começar 

a dizer para as pessoas como ele se manifesta, como nós vivemos nisso. 

É por isso que essa mesa é para contar histórias. Como se manifesta o 

racismo? Se o racismo, pela definição, não haveria racismo do branco contra o 

negro se a humanidade do negro não fosse negada, inferiorizada, sua cultura 

considerada simplesmente como inferior. Se o racismo não fosse considerado, 

os negros não fossem considerados como humanidade sem histórias. Como 

nasceu a negritude, por exemplo. Porque a construção do nosso racismo passa 

pela consciência das negritudes. Não é simplesmente consciente de sermos 

negros, mas consciência do quê? Como esse negro foi considerado, tratado na 

história, desde a escravidão, passando para a colonização dos países africanos, 

pelo tratamento que ele vive hoje. Como explicar que 135 anos depois da 

abolição da escravidão, da escravatura, o negro ainda esteja em uma posição 

inferior na história da sociedade brasileira. 

Se chegar num estado como o da Bahia, onde a maioria da população é 

negra, são 80%, onde você vai encontrar os negros? Você encontra 80% de 



 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 710  

negros na Câmara dos Vereadores? Você vai encontrar 80% de negros na 

Assembleia? Você vai encontrar 80% de negros na universidade? Estudantes, 

professores, professores negros, em vários setores da vida? Você não vai 

encontrar. Por quê? Onde está a democracia? Se essa democracia vem pelo 

voto, por que o negro não se elege? Por que só elege o branco?  

 

Túlio Henrique: O racismo, ele também perpassa pela questão da 

empatia, porque às vezes nós temos, professor, esses candidatos ou essas 

personalidades que se colocam para a escolha pública e elas acabam não 

sendo escolhidas, seja pela questão econômica, e também por essa 

questão da empatia.  

O racismo, ele se coloca, ele se introjeta em todas essas esferas, 

impedindo que essa empatia também ocorra para com a pessoa negra, e aí 

nós temos algumas considerações acerca, por exemplo, da negação no 

discurso, mas também de toda a construção da fealdade e de 

subalternização dessas personalidades. 

 Munanga: Você se referiu há pouco tempo ao livro do Silvio de Almeida, 

não apenas Silvio de Almeida que falou do racismo estrutural, mas também 

Dennis de Oliveira, ao escrever um livro sobre o racismo estrutural. Para mostrar 

que as pessoas agem com o racismo, essa manifestação de rejeição e 

dissimulação entre indivíduos não é porque ele está no tecido da sociedade, no 

tecido social, passa pela educação. Então, está na estrutura, a estrutura é algo 

que você não consegue controlar. 

Você vê a estrutura de um prédio, de um edifício, mas a estrutura da qual 

nós falamos, a gente não enxerga isso, não controla isso. Mas como você vai 

mudar esse fenômeno que é estrutural, que é dentro da estrutura, sem modificar 

essa estrutura? Então, a primeira coisa é você modificar essa estrutura. A 

estrutura não se modifica simplesmente com as palavras. Hoje é fácil dizer, todo 

mundo agrada os negros para dizer que somos antirracistas, mas são palavras. 

Mas como você muda sem destruir o racismo, sem mudar essa estrutura? Isso 

é a questão principal. Essa estrutura da qual nós falamos, mas que nós não 

sabemos, é uma lógica que a gente não controla. Estrutura que passa 

simplesmente, não simplesmente pela educação, pela organização social. 

Podemos falar de estrutura social, política, econômica. 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 711  

É estrutura mental também, como você muda isso. E isso é a questão que 

o Silvio Romero coloca naquele livro. O racismo que passa pela educação. 

Porque o que faz, por exemplo, que alguma pessoa discrimina a outra? Essas 

pessoas não nasceram com isso. Passou pela educação, e essa educação faz 

parte da estrutura da sociedade. Educação escolar, educação formal, é o 

controle da sociedade, do poder. São eles que mudaram esse modelo, esse 

modelo de estrutura. É por isso que a lei nº10.639/2003 foi votada no Congresso, 

para encontrar caminho para lutar contra esse fenômeno. Mas não basta você 

criar a lei. A lei está lá, tem que saber como começar a trabalhar isso. Como 

trabalhar isso na sala de aula. 

Como os professores, com o fenômeno estrutural, que está na estrutura 

mental das pessoas, estrutura da sociedade, as próprias pessoas receberam 

uma educação racista, os educadores. Como eles vão trabalhar um fenômeno, 

contra um fenômeno da sociedade, que eles mesmos convivem com isso de uma 

maneira inconsciente. Então, isso é a dificuldade que nós temos. É por isso que 

o racismo é um fenômeno complicado, estamos conscientes, trabalhando, mas 

é um longo processo. Está na hora de a gente se sentar para contar histórias, 

fazermos piadas, e rirmos. Como nós vivemos isso com o cotidiano, às vezes 

você está sendo discriminado, você não sabe que está sendo discriminado. Você 

sabe que se alguém diz que tem a racismo do negro contra o negro, como o 

negro pode discriminar o próprio negro? Ele acha que ele é superior se ele é 

negro. 

Fatos esses só podem vir de um negro alienado, que não assume a sua 

humanidade. Mas como ele discrimina o outro? Ele acha que ele é superior ao 

outro pela natureza? Então não tem sentido. Racismo contra o negro não existe. 

É como você dizer que o pobre tem racismo contra o branco, como o pobre vai 

ter um racismo contra o branco? Nós precisamos utilizar isso como uma questão 

social. Então é complicado. É por isso que é bom trabalhar esse fenômeno. É 

contando as histórias, como pretendo começar hoje. Cada vez que a gente se 

encontra, a cada ano, cada dois anos, é bom para as pessoas mais jovens 

saberem exatamente como se manifesta, como que é. Para ter consciência da 

luta, que ainda tem. 

Porque você pode, nos Estados Unidos, ou no regime do Apartheid, onde 

o racismo era institucionalizado pelas leis, fazer parte do aparelho do Estado, 



 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 712  

você podia, negro, passar na rua, não podia entrar aqui. Eles vão dizer, aqui não 

é para negro. Você não entra. Segregação. Quer dizer, aqui os negros também 

não entravam. Mas não diziam, você não entra. Quer dizer, não, aqui precisava 

reservar por antecedência. Você é cliente aqui. Então, essas nossas 

manifestações do racismo complicam até o processo de consciência. Por isso 

que eu estou dizendo que você pode ser discriminado sem consciência. Você 

chega num barzinho, à noite, na porta, o porteiro já diz para você, não, você não 

pode entrar. Porque você precisava reservar com antecedência. Nos Estados 

Unidos não era assim. Você não entra. Você é negro. 

Aí você sai com consciência, sabe como lutar. Aqui você não vai saber 

como lutar. 

 

Túlio Henrique: Ainda é aquela consideração do racismo implícito, 

ou daquilo que não está explícito na lei.  

Munanga: Exatamente. Não está explícito pela lei. É como o carrasco. O 

carrasco mata sempre duas vezes. A segunda vez, pelo silêncio. Ele está com o 

capuz para enxergar. Você não sabe quem mata você. Então, o nosso racismo 

é isso.  

 

Túlio Henrique: Professor, 135 anos após a abolição, uma década 

após a primeira aprovação da lei de cotas, que é 12.711, de 2012, que foi 

agora revista um ano de atraso. E aí nós temos alguns problemas em 

relação à concepção da compreensão de quem é negro no Brasil. Os pretos 

e os pardos. E uma discussão muito grande em relação a essa 

consideração dos pardos nas bancas. 

O que o senhor acha que muda, o que melhora com a inserção dos 

quilombolas, desse reconhecimento territorial dos quilombolas? Como 

que o senhor percebeu e recebeu a ampliação e a renovação da lei 12.711 

para a lei 14.72, de 2023? 

Munanga: Olha, quando as pessoas se inscrevem para entrar pelas 

cotas, pelo próprio IBGE, você declara a sua raça, para você ser beneficiado 

pelas cotas. Porque se a pessoa não se declara, como que eles vão ser 

beneficiados por essa lei? Tem que dizer, olha, essa pessoa se declarou negro 

para ser beneficiado pelas cotas, se declarou indígena ou se declarou 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 713  

quilombola. Então, é o que nós chamamos de autoidentificação. Você se 

identifica você mesmo para ser beneficiado por essa lei. Até então, tudo bem. 

Mas perceberam que se não fizerem isso, se não controlar, vai ter fraude. 

E essas fraudes começaram a se manifestar. Já que começamos a ter 

algumas pessoas que aparentemente tinham, eram, eram brancos, se diziam 

pardos. E como você vai controlar isso? Porque numa sociedade, a mestiçagem 

faz parte do sonho da humanidade. Dois jovens podem, dois jovens mestiços 

podem ter aparência diferente. Outro tem aparência, um fenótipo branco, o outro 

é mais escuro. Como aconteceu com dois gêmeos na UNB quando criaram a 

política de cotas, dois gêmeos tentaram entrar pelas cotas, um entrou porque 

indiscutivelmente ele era mestiço claro, o outro tinha aparência branca. Por isso 

tem que ter controle, comissão que nós chamamos de Comissão de 

Heteroidentificação. Pessoas que vão controlar se realmente essa pessoa está 

se apresentando como negro, se ela é mestiça mesmo. 

Então tem que ver outro controle, testemunha, ele vai ter que provar. 

Como aquele menino na UNB comprovou, olha, sou mestiço, sou pardo, olha, 

meu irmão entrou. Então tem que ter outro controle para evitar essas fraudes. 

Porque as pessoas se declaram, preto e pardo. Porque o conceito de negro é 

um conceito político. Para nós, para o Movimento Negro, negro inclui pardo e 

preto. E são vítimas do racismo, é por isso na inscrição ele se inscreve como 

preto e como pardo, para evitar fraude. Se evitou, por exemplo, o conceito de 

afrodescendente, que teria sido utilizado, mas a África é o berço da humanidade, 

qualquer um pode se dizer afrodescendente. Branco, você vai dizer, não, a 

própria ciência já diz que a África é o berço da humanidade, todo mundo é um 

afrodescendente. 

Então se evitou aquele conceito de afrodescendente para utilizar o 

conceito de pardo, de preto, que são realmente vítimas do racismo. Pode haver 

um pardo que tenha aparências brancas. Isso faz parte da genética. Então tem 

que verificar realmente pela documentação para testemunhar se realmente 

aquele jovem que tem aparência de branco é pardo. E se também, qual é o 

salário, de acordo com a lei das cotas, os pais dele têm que ter um salário-

mínimo, renda a família um salário-mínimo e meio, dois, não sei quanto que é, 

para poder entrar. E se ele estudou, se fez o ensino dele na escola pública. Filhos 



 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 714  

do professor Kabengele que estudaram, por exemplo, fizeram escola primária, 

colégio, num colégio particular, ou seja, não são beneficiários pelas cotas. 

Então tem que controlar tudo isso pelas comissões que chamamos de 

Comissões de Heteroidentificação.  

 

Túlio Henrique: Professor, prometo que serão só mais três 

perguntas. E aí, ao longo da abertura do evento, o professor Zezito de 

Araújo, ele fez ali um apanhado, um exercício de memória histórica, 

trazendo várias personalidades negras da militância do Movimento Negro 

Unificado no Brasil. E ele vai apresentando vários sujeitos que naquele 

contexto que eram jovens e que agora nós temos memórias dessas 

personalidades. Como o senhor analisa, a juventude negra que está 

desempenhando o papel político ou pertencendo a grupos como o 

GEPAFRO, como tantos outros grupos, Neabs, Neabis, pelo Brasil todo?  

Munanga: Você me perguntou no início, falando da minha parte, dizendo 

qual é o lugar negro na sociedade brasileira hoje. 

Quando eu vejo a juventude negra hoje, uma juventude mais consciente 

do que a juventude que encontrei 40 anos atrás. Uma juventude que tem 

consciência que se não se mobilizar, defender seus direitos numa sociedade 

racista, eles vão continuar a ocupar, posições subalternas na sociedade 

brasileira. Vão continuar a ser vítima de racismo sem justiça social. Então a 

juventude hoje, os que são mobilizados, é uma juventude mais consciente do 

que é, se não se mobilizar, se não se posicionar, se não lutar, se não se 

solidarizar, eles não vão conseguir enfrentar o racismo que não é um fenômeno 

que se enfrenta individualmente, tem que ser uma luta coletiva. Eu tenho 

consciência hoje que essa juventude hoje é mais consciente e sem consciência 

a gente não pode ser, não pode lutar contra o racismo. 

 

Túlio Henrique: Finalmente, realmente para finalizar, professor, o que 

deverá estar em nossos horizontes desse ponto em diante, no que se refere 

às contribuições para a consolidação de um Brasil com mais igualdade 

racial?  

Munanga: Eu acho que nós devemos ter a consciência de que estamos 

ainda em uma luta que vem de gerações anteriores. Que vem da herança dos 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 715  

Palmares. Temos algumas conquistas, outras são conquistas simbólicas, como 

por exemplo fazer reconhecer o dia 20 de novembro, uma conquista por dia. Mas 

temos ainda um longo caminho para transformar o lugar da situação do negro na 

sociedade brasileira. Ainda não somos tratados igualmente, ainda somos 

subrepresentados em todo o setor da vida social. E isso passa pela educação. 

A educação é um caminho simbólico de transformação da sociedade, uma 

educação antirracista. Nós temos que lutar por isso. 

Os negros têm que lutar por isso. O negro hoje sabe que as leis também 

podem ser uma luta contra o racismo. Perante a lei somos iguais. Mas essas leis 

têm que funcionar. Não podem ficar letras mortas. O jovem hoje sabe que sem 

políticas públicas de inclusão do negro na sociedade, você não transforma a 

sociedade, não muda a situação do negro. Não precisa declarar só antirracista. 

Tem que ter políticas concretas. Os jovens estão hoje lutando com suas 

lideranças para que haja essas políticas públicas de transformar a sociedade, 

que são políticas de inclusão. E isso faz parte do processo.  

 

Túlio Henrique: O senhor ainda tem um sonho que não realizou e que 

gostaria que se realizasse? 

Olha, o sonho é esse processo. Eu posso dizer que com meus 83 anos... 

Não sei mais quantos anos de vida eu terei ainda daqui a pouco, mas eu tenho 

netos e filhos brasileiros. Eu tenho netos e netas. Eu sempre me preocupo com 

como vai ser o lugar, a situação dos meus filhos numa sociedade racista como 

essa sociedade. Mas a única coisa que me tranquiliza é que eles estão 

crescendo com a consciência do que eles estão vivendo numa sociedade racista. 

Apesar das conquistas do avô, eles vão ter que lutar, porque automaticamente 

eles não serão incluídos na sociedade. Estão crescendo com essa consciência 

de luta. Eles sabem como se manifesta o racismo, como se comportar, como 

lutar. E essa consciência para mim é o único sonho que acho que vai mudar a 

sociedade. Mas a situação do negro ainda não mudou. Como falei, estamos 

entrando no túnel do tempo. As conquistas que nós temos como resultado de 

luta antirracista são verdadeiras. Ainda são poucos, mas ainda temos muita coisa 

para conquistar.  

 
 



 

ENTREVISTA KABENGELE MUNANGA: Ações afirmativas e impasses da mestiçagem no despertar da consciência racial 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 716  

Túlio Henrique Pereira 

 

Doutor em História pelo Programa de 
Pós-Graduação em História Social na 
Linha História e Cultura da Universidade 
Federal de Uberlândia (UFU), com 
pesquisa no âmbito da História, Cultura, 
Imprensa e Representações Visuais da 
Arte no século XIX e XX, investigando 
especialmente as representações do 
Corpo e da Pele Negros (Afro-brasileiros) 
em textos e imagens visuais produzidas 
pelas técnicas do clichê, litografia e 
xilogravura, imagens essas que foram 
difundidas em impressos ilustrados e 
literários do Brasil da Primeira República 
no território da Bahia e do Rio de Janeiro. 
Mestre em Memória: Linguagem e 
Sociedade (Multidisciplinar) na Linha 
Memória, Cultura e Educação pela 
Universidade Estadual do Sudoeste da 
Bahia (UESB), com pesquisa no âmbito 
da História, Cultura, Identidades, Imagens 
e Literatura das Representações 
Identitárias e as Sensibilidades dos 
Corpos Afro-brasileiros escravizados, a 
partir de anúncios divulgados na 
Imprensa periódica da Bahia Imperial até 
o advento da Primeira República. 
Graduado em História pela Universidade 
Estadual de Goiás (UEG), com pesquisa 
na Linha das Identidades, Imagens 
Visuais e História Regional e da Cultura, 
na qual, a partir de pinturas de quadros de 
um pintor goiano investigou 
representações dos aspectos identitários 
que demarcavam lugares de exclusão e 
inclusão ou pertencimento dos sujeitos 
sociais nos espaços públicos da Praça 
Pública. Atualmente é professor Adjunto 
do Departamento de História da 
Universidade Regional do Cariri (URCA), 
na cadeira de História Afro-Brasileira e 
Indígena e professor do quadro 
permanente do Mestrado Profissional em 
Ensino de História (ProfHistória/URCA). 
Desenvolveu estágio Pós-Doutoral no 
Programa de Pós-Graduação em História 
do Brasil da Universidade Federal do 
Piauí (UFPI). Possui estagio Pós-Doutoral 
em desenvolvimento na Universidade 
Federal do Piauí (UFPI). Desenvolve 
pesquisa com foco nos temas das 
Identidades Étnicas e Afro-brasileiras; 
História da Pele e do Corpo Negro no 
Brasil; Possui estágio PósDoutoral em 
desenvolvimento. Escravidão negra no 
Brasil Imperial, Pós-Colonialismo e 
Primeira República; Imagens Plásticas e 



      

 

Túlio Henrique Pereira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 717  

Visuais; Século XIX e XX; Cultura; 
Memória e Representação. 

 

Currículo Lattes:   

http://lattes.cnpq.br/9301454984951367  

 

 

http://lattes.cnpq.br/9301454984951367

