
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 

   Joaquim Agostinho de Santiago Neto 
Universidade Estadual do Rio Grande Do Norte / UERN  

joaquimsousasantiago@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO 
CRIAÇÃO DO FEMINISMO 

NEGRO: Epistemologias de 
resistência e enfrentamentos á 

colonialidade do saber na 
Universidade Brasileira  

__________________________  
RESUMO 

Este artigo analisa o papel das epistemologias 
feministas negras e da interseccionalidade no 
enfrentamento à colonialidade do saber na 
universidade brasileira, articulando perspectivas 
das feministas negras norte-americanas e 
brasileiras com o pensamento decolonial latino-
americano. A pesquisa, de natureza bibliográfica e 
caráter comparativo, busca compreender como 
esses diferentes marcos teóricos, embora partam 
de contextos históricos e políticos distintos, 
convergem na crítica à racionalidade 
moderna/colonial e na valorização de saberes 
subalternizados. O esforço analítico da autora 
evidencia que, enquanto as feministas negras 
norte-americanas, como Patricia Hill Collins e 
Kimberlé Crenshaw, enfatizam a 
interseccionalidade como ferramenta de denúncia 
das opressões estruturais, as feministas negras 
brasileiras — como Lélia Gonzalez e Sueli Carneiro 
— tensionam o pensamento decolonial latino-
americano ao inscreverem a experiência negra no 
centro da crítica à colonialidade. Os resultados 
indicam que a articulação entre esses referenciais 
possibilita repensar os modos de produção e 
legitimação do conhecimento, contribuindo para a 
construção de uma ciência decolonial e antirracista 
comprometida com a equidade e a pluralidade 
epistemológica. 

 

Palavras Chave: Epistemologias feministas 
negras; Interseccionalidade; Decolonialidade. 

 

.  

 

 

 

 

 



 
 

LA INTERSECCIONALIDAD 
COMO CREACIÓN DEL 

FEMINISMO NEGRO: 
Epistemologías de resistencia y 

enfrentamientos a la 
colonialidad del conocimiento 

en las Universidades Brasileñas 
_________________________ 

ABSTRACT 

Este artículo analiza el papel de las 
epistemologías feministas negras y la 
interseccionalidad en la confrontación de la 
colonialidad del conocimiento en las 
universidades brasileñas, articulando las 
perspectivas de las feministas negras 
norteamericanas y brasileñas con el 
pensamiento decolonial latinoamericano. La 
investigación, de naturaleza bibliográfica y 
comparativa, busca comprender cómo estos 
diferentes marcos teóricos, a pesar de originarse 
en contextos históricos y políticos distintos, 
convergen en su crítica de la racionalidad 
moderna/colonial y la valorización de los 
conocimientos subalternizados. El esfuerzo 
analítico de la autora destaca que, mientras que 
las feministas negras norteamericanas, como 
Patricia Hill Collins y Kimberlé Crenshaw, 
enfatizan la interseccionalidad como una 
herramienta para denunciar la opresión 
estructural, las feministas negras brasileñas, 
como Lélia Gonzalez y Sueli Carneiro, 
intensifican el pensamiento decolonial 
latinoamericano al colocar la experiencia negra 
en el centro de su crítica de la colonialidad. Los 
resultados indican que la articulación entre estos 
referentes permite repensar los modos de 
producción y legitimación del conocimiento, 
contribuyendo a la construcción de una ciencia 
decolonial y antirracista comprometida con la 
equidad y la pluralidad epistemológica. 

 

Palabras clave: Epistemologías feministas 
negras; Interseccionalidad Descolonialidad. 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 287  

Introdução 

 

Nas últimas décadas, o debate em torno da descolonização do saber 

tem ganhado força nas universidades latino-americanas, especialmente diante 

da urgência em enfrentar os efeitos duradouros da colonialidade nas formas de 

produzir conhecimento. A epistemologia dominante, alicerçada no ideal de 

universalismo, objetividade e neutralidade, marcas do pensamento 

eurocentrado, estabelece critérios que não apenas hierarquizam, mas também 

deslegitimam saberes produzidos fora das linhas ocidentais, especialmente 

aqueles vinculados a experiências populares, ancestrais e não letradas. Nesse 

contexto, as mulheres negras vêm assumindo um protagonismo fundamental ao 

questionar a suposta neutralidade da ciência moderna, denunciando a 

invisibilização das relações de raça, gênero e classe na estruturação do 

conhecimento acadêmico, bem como desafiando o cânone tradicional ao 

reivindicar epistemologias situadas, que se fundamentam nas experiências 

vividas, na oralidade e na ancestralidade afro-diaspórica. 

Este estudo aborda as epistemologias feministas negras e a 

interseccionalidade como instrumentos de enfrentamento à colonialidade do 

saber no âmbito acadêmico. O objetivo central é discutir como essas produções 

desafiam as hierarquias epistêmicas e quais contribuições oferecem à 

construção de uma ciência decolonial. 

No âmbito da discussão sobre a colonialidade do saber, concebida por 

Aníbal Quijano (2005) e aprofundada por Maria Lugones (2014) e Catherine 

Walsh (2019), demonstra-se a persistência de lógicas coloniais na produção, 

validação e transmissão do conhecimento. Em razão disso, a crítica a esse 

paradigma tem sido essencial para repensar o papel das universidades na 

reprodução dessas hierarquias epistemológicas. Com efeito, este sistema de 

poder funciona como um mecanismo epistemológico de exclusão que nega 

acesso a indivíduos que foram historicamente marginalizados. 

As vivências das mulheres negras constituem epistemologias 

insurgentes que entrelaçam crítica social, resistência política e produção de 

conhecimento. Nesse processo, a interseccionalidade, ferramenta cunhada por 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 288  

Kimberlé Crenshaw¹ para decifrar opressões imbricadas, converte-se em 

bússola analítica, articulando-se organicamente às perspectivas decoloniais 

latino-americanas. Como bem demonstram teóricas como María Lugones e 

Catherine Walsh, raça, gênero e classe não são categorias justapostas, 1mas 

fios indissociáveis da tapeçaria colonial. É assim que essas epistemologias não 

apenas interrogam o cânone hegemônico, mas tecem alternativas epistêmicas 

capazes de ressignificar os próprios alicerces do saber. 

Apesar dos avanços recentes nas investigações sobre os feminismos 

negros e a interseccionalidade, persistem lacunas significativas quanto à 

institucionalização desses saberes no campo acadêmico. A universidade, 

enquanto espaço historicamente conformado por uma ordem epistêmica 

moderna-colonial²2, continua a operar com base em critérios de legitimidade que 

frequentemente excluem formas de conhecimento oriundas de experiências 

subalternizadas. Essa epistemologia hegemônica, sustentada por uma 

racionalidade universalista, abstrata, descontextualizada e ancorada na noção 

de neutralidade científica, funciona como um dispositivo normativo que delimita 

o que pode ser reconhecido como saber legítimo. Nesse ínterim, as 

epistemologias dissidentes se configuram como práticas intelectuais contra-

hegemônicas que questionam essas hierarquias de saber, ao passo que 

denunciam a colonialidade do saber como um mecanismo de reprodução de 

desigualdades históricas. 

Neste cenário, o problema de pesquisa em questão envolve a 

compreensão de: como as epistemologias feministas negras e a 

interseccionalidade têm sido capazes de subverter a colonialidade do saber na 

universidade brasileira? Investigar essa questão ajuda a compreender os limites 

e possibilidades de transformação na universidade.  

A metodologia desta pesquisa está ancorada em uma abordagem 

qualitativa, de caráter exploratório, com ênfase em procedimentos bibliográficos 

(Gil, 2008). O estudo será desenvolvido por meio da análise crítica de obras 

centrais das epistemologias feministas negras, com destaque para perspectivas 

                                                           

¹ CRENSHAW, K. Demarginalizing the Intersection of Race and Sex. University of Chicago Legal Forum, 

1989. 

² Sistema de produção de conhecimento que legitima saberes eurocêntricos enquanto desqualifica outros 

modos de conhecer (Maldonado-torres, 2007). 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 289  

interseccionais e decoloniais que questionam de forma incisiva o lugar social e 

epistêmico da mulher negra nas estruturas acadêmicas. Compõem o corpus 

analítico as seguintes obras: Black Feminist Thought (2008), de Patricia Hill 

Collins; Mulheres, Raça e Classe (2016), de Angela Davis; O que é lugar de fala? 

(2017), de Djamila Ribeiro; Intelectuais Negras: Produção de Saberes, Projetos 

de Sociedade (2020), organizado por Giovana Xavier; e A Invenção das 

Mulheres (2021), de Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí. A coleta e a análise dos dados 

ocorrerão por meio de leitura aprofundada e interpretação sistemática dessas 

obras, visando identificar os principais aportes teóricos, as estratégias de 

resistência epistêmica articuladas pelas autoras e os impactos de suas 

produções na disputa por legitimidade no campo científico-acadêmico. 

O presente estudo concentra-se em analisar as contribuições da 

interseccionalidade, concebida a partir do feminismo negro, para o 

enfrentamento da colonialidade do saber no contexto universitário, evidenciando 

como essa abordagem permite compreender as múltiplas formas de opressão 

que atravessam as experiências de estudantes e docentes negros(as). Este 

trabalho tem como objetivo propor uma reflexão crítica sobre o modo como as 

universidades brasileiras vêm resistindo às demandas de descolonização 

epistêmica. A relevância deste objeto de estudo se expressa na valorização do 

conhecimento produzido por mulheres negras no espaço social acadêmico.  

Este artigo está organizado em quatro seções. A primeira apresenta os 

fundamentos das epistemologias feministas negras. A segunda discute o 

conceito de interseccionalidade, com base na análise crítica da colonialidade do 

saber no contexto universitário. Na terceira, examina-se a inserção das 

epistemologias feministas negras na universidade brasileira, explorando os 

limites e possibilidades. Por fim, nas considerações finais, retomam-se as 

principais contribuições do estudo, indicando caminhos para o fortalecimento de 

práticas epistêmicas contra-hegemônicas e decoloniais. 

 

EPISTEMOLOGIAS FEMINISTAS NEGRAS 

 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 290  

As epistemologias feministas negras consolidam-se como um campo 

crítico capaz de tensionar tanto os limites do pensamento ocidental hegemônico 

quanto as lacunas do feminismo branco na abordagem das experiências 

específicas das mulheres negras. Fundamentadas em trajetórias históricas e 

vivências cotidianas, essas epistemologias produzem formas alternativas de 

conhecimento, pautadas na oralidade, na ancestralidade, nos afetos e na 

dimensão coletiva da existência (Collins, 2019). Ao contestarem os discursos 

universalizantes característicos da modernidade, essas epistemologias 

reivindicam o conhecimento situado como ato de resistência política e 

epistêmica, conferindo legitimidade a narrativas elaboradas por sujeitos 

historicamente silenciados. 

Sabemos, contudo, que a produção acadêmica é um dos grandes 

aportes do feminismo à ciência, questionando quem define os critérios de 

validade no campo científico. Segundo Sandra Harding (2007, p. 164), “as 

mulheres necessitam mais objetividade, racionalidade, bom método e boa 

ciência para projetos que se originam em suas necessidades”. Assim, o desafio 

das epistemologias feministas não é negar a ciência, mas reconstruí-la a partir 

de bases comprometidas com a justiça social. 

Historicamente, as epistemologias feministas negras são fruto das 

resistências forjadas na diáspora africana e nos contextos de colonização. 

Segundo a análise de Gonzalez (2020) sobre as dinâmicas históricas de 

opressão, as estruturas sociais e institucionais brasileiras mantêm-se marcadas 

pela negação das subjetividades negras, desde o período escravocrata até os 

dias atuais, sendo tais processos posteriormente compreendidos, no âmbito 

teórico latino-americano, pelo conceito de colonialidade do poder, cunhado por 

Quijano no início do século XXI. Em última análise, essas dimensões 

epistemológicas reposicionam a mulher negra como agente epistêmica e política 

na produção de saberes. 

Este capítulo, portanto, se concentra na análise das epistemologias 

feministas negras como instrumento de enfrentamento à colonialidade do saber3 

na universidade. Busca-se uma ruptura com os paradigmas eurocêntricos, 

                                                           
3 Hierarquização de conhecimentos que privilegia paradigmas eurocêntricos. 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 291  

valorizando saberes oriundos das experiências de mulheres negras. Elementos 

que contribuem para a construção de uma ciência social comprometida com a 

democratização do conhecimento científico. 

A partir disso, entendemos que os estudos feministas negros formam um 

campo importante para a descolonização do saber, ao reconhecer as mulheres 

negras como produtoras de conhecimento. Patricia Hill Collins (2016, p. 101)4 

destaca que “o pensamento feminista negro consiste em ideias produzidas por 

mulheres negras que elucidam um ponto de vista de e para mulheres negras.” 

Nesse sentido, a marginalidade se converte em lugar de resistência, 

reconhecendo a legitimidade desses saberes na reconstrução das 

epistemologias dominantes. 

A crítica à pretensa objetividade científica e à centralidade eurocêntrica 

do saber revela-se, portanto, fundamental para analisar quem detém a 

autoridade de definir os critérios de validade e os paradigmas reconhecidos 

como legítimos no âmbito científico. Conforme ressaltado por Harding (2007), a 

ideia tradicional de objetividade tem sido relevante para o debate feminista, 

buscando uma ciência mais objetiva na tentativa de eliminar qualquer influência 

de valores pessoais ou sociais. Em razão disso, métodos científicos descritos 

nos projetos de pesquisa seriam responsáveis por excluir os interesses que os 

pesquisadores inevitavelmente carregam consigo. 

As tradições de pesquisa que sustentam as epistemologias feministas 

negras são marcadas por abordagens qualitativas, com ênfase em narrativas, 

histórias de vida, etnografias insurgentes e metodologias decoloniais. Em sua 

análise, Gonzalez (2020) propõe a categoria de “amefricanidade” como 

instrumento conceitual para romper com dicotomias coloniais, articulando de 

forma crítica as experiências e as identidades ligadas à África e à América. Esse 

conceito enfatiza as intersecções entre identidade, território e ancestralidade, ao 

mesmo tempo em que permite repensar a história do Brasil a partir das conexões 

históricas, culturais e sociais entre os continentes, evidenciando como processos 

de colonização, resistência e diáspora negra moldaram a formação da sociedade 

brasileira. Assim, a amefricanidade oferece uma perspectiva teórica que adensa 

                                                           
4 COLLINS, P. H. Aprendendo com a outsider within. Sociedade e Estado, v.31, n.1, 2016. 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 292  

o debate sobre a construção de sujeitos e saberes historicamente 

marginalizados. 

No interior dos espaços institucionais, onde predomina a hegemonia 

branca, emerge a necessidade premente de incorporar as competências e 

habilidades das mulheres negras. Nesse sentido, Sueli Carneiro (2005), ao 

compartilhar suas experiências, evidencia a ausência de representatividade 

negra nas lideranças feministas brancas, sublinhando a urgência de reconfigurar 

essas dinâmicas para contemplar as especificidades e contribuições das 

mulheres negras.  

 

Sou a primeira negra a chegar à secretaria executiva 
da Rede Feminista de Saúde. [...] Também não me lembro de 
nenhuma mulher negra dirigindo uma instituição do feminismo 
no Brasil depois de mim. Refiro-me a organizações do 
feminismo que não são organizações criadas pelas mulheres 
negras.” (Carneiro, 2005, p. 257) 

 

A autora mostra que as mulheres negras estão pouco representadas nas 

organizações feministas e enfrentam obstáculos estruturais que dificultam sua 

participação nas decisões. Por isso, a crítica ao feminismo hegemônico se torna 

mais forte, apontando a necessidade de construir agendas que integrem, de 

forma inseparável, as questões de raça, classe e gênero. 

Nesse contexto, assume relevância o conceito de “lugar de fala”, 

formulado por Djamila Taís Ribeiro dos Santos (2017), que se apresenta como 

instrumento para compreender a posição social e política a partir da qual um 

sujeito se enuncia. Trata-se, portanto, não de conferir legitimidade às falas, mas 

de reconhecer as hierarquias de poder que condicionam quem pode falar e de 

que maneira, permitindo analisar como experiências, identidades e vivências 

específicas influenciam a produção e a circulação do conhecimento. Por outro 

lado, Bell Hooks (2019), assim como Patricia Hill Collins (2016) e Sueli Carneiro 

(2005), analisam criticamente as representações visuais que moldam a 

subjetividade de mulheres negras, desafiando o silenciamento histórico imposto 

a esses corpos e evidenciando os mecanismos de exclusão e estereotipagem 

presentes nas estruturas sociais e culturais. 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 293  

Giovana Xavier, historiadora e professora da Faculdade de Educação da 

UFRJ, propõe a substituição das mulheres negras como objeto de pesquisa por 

sujeitas de pesquisa, atuando como narradoras de suas próprias histórias 

(Xavier, 2019). Essa perspectiva metodológica desafia práticas acadêmicas que 

ainda reproduzem a colonialidade do saber, ao integrar os saberes oriundos das 

periferias e do cotidiano à produção científica. Portanto, trata-se de uma 

reivindicação por um lugar epistêmico, no qual as experiências das mulheres 

negras não apenas informam a pesquisa, mas constituem conhecimento 

transformador dentro da universidade. 

 

INTERSECCIONALIDADE E (DE) COLONIALIDADE DO SABER 

  

A compreensão das opressões interseccionais vividas pelas mulheres 

negras exige o rompimento com paradigmas universalistas que historicamente 

invisibilizaram suas experiências5. Angela Davis (2016)6 evidencia que, durante 

a escravidão, as mulheres negras foram exploradas duplamente, como força de 

trabalho e como corpos disponíveis à violência sexual, e que essa realidade 

fundou uma lógica de opressão que persiste sob novas roupagens no capitalismo 

racial contemporâneo.  

Ao articular raça, classe e gênero de forma indissociável, Davis (1981) 

antecipa a noção de interseccionalidade, demonstrando que as opressões não 

atuam de maneira isolada, mas se entrelaçam em complexas interações. Essa 

perspectiva crítica encontra eco em intelectuais brasileiras como Lélia Gonzalez 

(2020), Beatriz Nascimento (1985) e Sueli Carneiro (2011), que também 

analisam as múltiplas dimensões de exclusão e hierarquia social presentes nas 

experiências de mulheres negras no Brasil, contribuindo para o aprofundamento 

do debate sobre desigualdades estruturais e produção de conhecimento 

situado.. 

                                                           
5 Estratégia colonial de apagamento de saberes periféricos que perpetua hierarquias cognitivas (Santos, 

2007). 
6 DAVIS, A. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 294  

Nesse sentido, o conceito de interseccionalidade7, sistematizado por 

Kimberlé Crenshaw (2002), permite compreender como sistemas de opressão 

como racismo, sexismo e classismo atuam de maneira interligada na vida de 

sujeitos marginalizados. Em contextos latino-americanos, a perspectiva crítica 

sobre a produção do conhecimento tem sido articulada à análise da colonialidade 

do saber, conceito desenvolvido por Quijano (2005) para denunciar a 

persistência de estruturas coloniais que atravessam instituições, linguagens e 

práticas acadêmicas. Embora Quijano não mencione diretamente Crenshaw 

nem utilize o termo “interseccionalidade”, sua análise sobre a distribuição 

desigual de poder e os mecanismos de exclusão social permite interpretar que 

as opressões se cruzam de maneira complexa, fornecendo uma base teórica 

para relacionar, posteriormente, a colonialidade do saber à perspectiva 

interseccional.  

A interseccionalidade não é apenas uma categoria analítica, mas uma 

prática política de valorização de sujeitos subalternizados8. Alcoff (1991-1992) 

sustenta que os “efeitos de verdade” de um discurso variam conforme a posição 

social e identitária de quem o enuncia, indicando que a credibilidade do 

conhecimento não é neutra, mas atravessada por relações de poder. Nesse 

contexto, a crítica à colonialidade do saber se articula com as epistemologias 

feministas negras, que, conforme Collins (2019), não se limitam a incluir novos 

sujeitos na produção científica, mas buscam reconstruir as bases 

epistemológicas e os critérios de validação do conhecimento, deslocando o 

centro eurocentrado da produção acadêmica. 

Além disso, o estudo conduzido por Crenshaw (2002) apresenta, no 

campo do direito, a teoria interseccional, que analisa como a sobreposição ou o 

cruzamento de identidades sociais, especialmente de grupos minoritários, se 

relaciona diretamente com os sistemas de dominação e discriminação9.  

Similarmente, Santos e Meneses (2013)10 destacam que as 

epistemologias do Sul, entendidas como um conjunto de reflexões e práticas que 

                                                           
7 Não só conceito, mas projeto político para desmantelar opressões imbricadas (Collins, 2019). 
8 Atos políticos que convertem análise teórica em ferramenta de emancipação (Akotirene, 2018). 
9 Instrumento jurídico que revela como sistemas opressivos se reforçam mutuamente (Crenshaw, 1989). 
10 SANTOS, B. S.; MENESES, M. P. Epistemologias do Sul. Cortez, 2013. [Proposta revolucionária para 

uma ecologia de saberes]. 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 295  

emergem dos saberes historicamente marginalizados e das lutas sociais no Sul 

Global, propõem um reposicionamento radical na forma como os conhecimentos 

são produzidos. Essas epistemologias questionam a hegemonia do pensamento 

eurocêntrico e colonial, enfatizando a necessidade de reconhecer os saberes de 

grupos subalternizados. Assim, reforçam que, sem uma crítica à colonialidade 

do saber, a interseccionalidade se torna estéril no interior das instituições 

acadêmicas11. 

Segundo Walsh (2009), a colonialidade do saber refere-se à imposição 

de um modelo epistêmico ocidental como o único válido, silenciando outras 

formas de conhecimento. Nesse cenário, a interseccionalidade emerge como 

ferramenta epistemológica de enfrentamento aos padrões eurocêntricos do 

conhecimento. Seguindo essa linha de pensamento, Curiel (2019) destaca que 

é preciso “despatriarcalizar” a produção acadêmica e reconhecer os saberes 

insurgentes que emergem dos corpos historicamente oprimidos. 

Embora existam estudos que valorizam o conhecimento produzido por 

mulheres negras, a experiência vivida como critério de credibilidade é baseada 

em narrativas, saberes cotidianos e relações éticas com a comunidade. Assim, 

o pensamento feminista negro se constrói a partir das experiências de vida das 

mulheres negras como uma epistemologia alternativa à dominante, como afirma 

o autor: 

 

O pensamento feminista negro consiste em ideias produzidas por 
mulheres negras que elucidam um ponto de vista de e para mulheres negras [...] 
enquanto o pensamento feminista negro pode ser registrado por outras pessoas, 
ele é produzido por mulheres negras (Collins, 2016, p. 101). 

 

O pensamento feminista negro, conforme destaca Collins, é uma 

epistemologia enraizada nas experiências vividas por mulheres negras, 

constituindo-se como um saber produzido a partir de um ponto de vista situado. 

Essa perspectiva valoriza os conhecimentos cotidianos, as narrativas orais e as 

relações éticas com a comunidade como fontes legítimas de produção do saber, 

desafiando os paradigmas hegemônicos eurocêntricos. Assim, o feminismo 

                                                           
11 Risco da interseccionalidade quando desconectada da luta anticolonial (Curiel, 2019). 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 296  

negro afirma a experiência como critério de credibilidade e resistência 

epistêmica12. 

Carneiro (2005) destaca que a interseccionalidade, enquanto ferramenta 

analítica crítica, depende de sua articulação com uma reflexão sobre a 

colonialidade do saber para exercer potência transformadora. Dissociada desse 

olhar crítico, tende a ser cooptada pelas instituições que busca tensionar. 

Akotirene (2018) reforça essa perspectiva, evidenciando que o conceito só 

cumpre seu papel emancipatório se confrontar os mecanismos que sustentam a 

hegemonia do conhecimento ocidental. Assim, a convergência entre ambas 

aponta que, sem essa crítica estruturada, a interseccionalidade perde eficácia 

na subversão das hierarquias raciais, de gênero e de classe presentes no espaço 

acadêmico. 

No âmbito dos estudos decoloniais e das críticas à 

modernidade/colonialidade, María Lugones propõe uma análise centrada no 

entrelaçamento constitutivo de categorias como raça, gênero, classe e 

sexualidade, destacando seu papel estruturante na dominação moderna. 

Embora não se situe no campo do feminismo negro, sua perspectiva dialoga com 

as discussões sobre interseccionalidade ao evidenciar como a opressão se 

manifesta de forma simultânea e articulada, oferecendo um aporte teórico 

relevante para compreender as dinâmicas de poder que ultrapassam categorias 

isoladas. A interseccionalidade, nesse sentido, é mais do que uma sobreposição 

de opressões, é uma lógica de construção mútua da colonialidade do poder e da 

colonialidade de gênero13. 

 

As feministas de cor têm frisado aquilo que só e revelado, em termos 
de dominação e exploração violentas, quando a perspectiva epistemológica se 
concentra na intersecção dessas categorias. Ainda assim, isso não tem sido 
suficiente para fazer os homens de cor, que também são vítimas de dominações 
e explorações violentas, perceberem que em certa medida são cumplices ou 
colaboradores na efetivação da dominação violenta das mulheres de cor 
(Lugones, 2020, p. 55). 

 

                                                           
12 Atos cognitivos que subvertem a hegemonia científica eurocêntrica (Harding, 1993). 
13  Sistema que articula patriarcado e colonialismo (Lugones, 2014). 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 297  

Essa reflexão evidencia a complexidade das relações de poder e das 

hierarquias sociais que atravessam gênero, raça e classe, ressaltando que a 

opressão não se manifesta de forma linear ou isolada. A autora demonstra que 

mesmo grupos historicamente subjugados podem reproduzir práticas de 

dominação, intencionalmente ou não, quando inseridos em estruturas de poder 

patriarcais e coloniais. Assim, compreender a interseccionalidade como análise 

crítica implica reconhecer a responsabilidade compartilhada na manutenção de 

desigualdades, permitindo que estratégias de resistência e emancipação 

considerem não apenas as vítimas diretas da opressão, mas também os agentes 

que, consciente ou inconscientemente, reforçam essas dinâmicas. 

Dessa forma, a análise interseccional evidencia que a opressão se 

articula de maneira complexa, atravessando gênero, raça e classe, e que sua 

compreensão exige um olhar crítico sobre a colonialidade do poder e do saber. 

As reflexões de Lugones (2020), Carneiro (2005) e Akotirene (2018) reforçam 

que mesmo grupos historicamente subjugados podem reproduzir desigualdades 

quando inseridos em estruturas hegemônicas. Assim, reconhecer a 

interdependência das opressões e a responsabilidade compartilhada na 

manutenção das hierarquias sociais é fundamental para que a 

interseccionalidade funcione não apenas como categoria analítica, mas como 

instrumento de transformação e resistência epistemológica no espaço 

acadêmico. 

 

SABERES SITUADOS NA UNIVERSIDADE BRASILEIRA 

 

Os saberes dissidentes na universidade brasileira se distinguem das 

discussões apresentadas até aqui ao deslocar o foco da análise do conceito de 

interseccionalidade e da crítica à colonialidade do saber para a produção e 

legitimação do conhecimento dentro do espaço acadêmico brasileiro. Esses 

saberes se originam de sujeitos historicamente marginalizados, cujas vivências 

desafiam as epistemologias eurocentradas. Ramón Grosfoguel (2008) destaca 

que a universidade, ao manter estruturas coloniais de saber, reproduz 

hierarquias que negam esses saberes. Nesse sentido, a universidade torna-se 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 298  

um campo em disputa, onde a colonialidade do saber é confrontada por vozes 

plurais. 

A discussão sobre epistemologias feministas negras, estudos 

decoloniais e teoria crítica latino-americana constitui um eixo recorrente na 

produção intelectual de feministas negras, revelando a articulação entre crítica 

social, análise histórica e construção teórica. Essa ênfase evidencia como tais 

perspectivas não apenas problematizam as estruturas de poder e de 

conhecimento hegemônicas, mas também oferecem ferramentas analíticas para 

compreender as interseccionalidades de gênero, raça e classe (Hooks, 1994; 

Collins, 2016; Gonzalez, 2020; Carneiro, 2005; Connell, 2012). Por meio dessas 

abordagens, observa-se a tensão entre experiências vividas e categorias 

conceituais, permitindo que a teoria se alimente da prática e, simultaneamente, 

produza interpretações críticas sobre a colonialidade do saber. Assim, os 

trabalhos dessas autoras demonstram a relevância de um olhar que valoriza 

saberes historicamente marginalizados, promovendo deslocamentos 

epistemológicos essenciais à construção de conhecimentos mais inclusivos e 

politicamente engajados.  

A partir da emergência de coletivos acadêmicos periféricos, novas 

epistemologias começaram a ocupar espaços institucionais, contribuindo para a 

construção de saberes críticos e inclusivos. Entre esses coletivos, destacam-se 

o Coletivo Interseccional de Pesquisa e Ação (CIPA), voltado à análise das 

opressões interseccionais vividas por mulheres negras e periféricas; o Afropress 

– Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre a População Negra, que articula 

pesquisa, extensão e engajamento político no campo das epistemologias afro-

brasileiras; e o Observatório da Educação Básica da Periferia (OEBP), que 

investiga as desigualdades educacionais e propõe metodologias que valorizam 

saberes locais e comunitários.  

Por exemplo, Giovana Xavier e Djamila Ribeiro, duas feministas negras, 

têm contribuído para o reconhecimento dos saberes produzidos por mulheres 

negras nas universidades. Elas perceberam que a presença de mulheres negras 

na universidade não se resume à ocupação física, mas envolve a construção de 

uma nova gramática epistêmica que contesta o cânone eurocentrado (Kilomba, 

2019). 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 299  

Pesquisadoras feministas negras têm compreendido os saberes 

dissidentes como formas de conhecimento que emergem das margens sociais. 

Patricia Hill Collins (2016) denomina esse processo como epistemologia da 

experiência, em que a vivência do sujeito é reconhecida como fonte legítima de 

saber14. Muitas feministas negras defendem que o conhecimento não é neutro, 

mas atravessado por relações de poder, como argumenta Sandra Harding 

(1993)15. De forma semelhante, o feminismo latino-americano destaca que a 

exclusão de vozes negras e femininas do espaço acadêmico configura um 

silenciamento epistêmico sistemático (Hooks, 1994). 

Destacam-se os estudos sobre interseccionalidade e epistemologias do 

Sul, bem como aqueles fundamentados na pedagogia crítica, abordagem que, 

segundo Freire (1987), propõe uma educação comprometida com a 

conscientização e a transformação social, ao reconhecer a realidade histórica e 

social dos sujeitos como ponto de partida para a construção do conhecimento. 

Nessa perspectiva, a análise das experiências de resistência de coletivos 

racializados e subalternizados, evidenciam como práticas educativas e 

epistemológicas podem atuar na descolonização do saber e na promoção de 

justiça social.  

Ribeiro (2017)16 apresenta mapeamentos das produções de intelectuais 

negras e feministas nas universidades brasileiras, revelando a construção de 

uma comunidade epistêmica que articula saber, militância e pertencimento. 

Compreendendo o entrelaçamento das experiências vividas com a produção de 

conhecimento, essa autora afirma que o lugar social de quem fala influencia 

diretamente o reconhecimento dos saberes produzidos, sendo fundamental 

considerar que "reduzir a teoria do ponto de vista feminista e lugar de fala 

somente às vivências seria um grande erro" (Ribeiro, 2017, p. 38). Ou seja, por 

mais que avancemos nas práticas de conhecimento voltadas às desigualdades 

de gênero, raça e classe, permanece a necessidade de questionar as estruturas 

epistemológicas que reproduzem a invisibilização de saberes marginalizados.  

                                                           
14 Reconhecimento do vivido como fonte legítima de saber (Collins, 2000). 
15 HARDING, S. A instabilidade das categorias... Est. Fem., 1993. [Questiona neutralidade científica]. 
16 O que é lugar de fala? Letramento, 2017. [Revoluciona debates sobre posicionalidade]. 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 300  

A presença de estudantes quilombolas, indígenas e trans na 

universidade brasileira amplia e complexifica as discussões acerca de saberes 

situados e epistemologias dissidentes já apresentadas. Diferentemente da 

produção teórica de feministas negras e coletivos periféricos, esses sujeitos 

inserem experiências e demandas específicas relacionadas a suas trajetórias 

socioculturais, identitárias e territoriais, que desafiam ainda mais as normativas 

acadêmicas tradicionais (Andrade, 2012; Benites, 2020). Assim, suas práticas 

de permanência, pesquisa e engajamento político constituem formas próprias de 

produção de conhecimento, revelando que a diversidade epistêmica não se limita 

à inclusão numérica, mas envolve o reconhecimento de modos distintos de saber 

e de organização epistemológica. 

Em estudo recente, Rizzo e Fonseca (2022) analisam a atuação de 

coletivos acadêmicos negros na Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 

como espaços de resistência, aquilombamento e produção de saberes, por 

exemplo, o Coletivo NegreX, Câmara de Políticas Raciais, Coletivo Preto Virgínia 

Leone Bicudo, Coletivo Negro Ebí, entre outros. Tais grupos articulam o ativismo 

político às práticas acadêmicas, constituindo redes de apoio e visibilizando 

conhecimentos historicamente marginalizados. Por meio de sua intervenção, a 

universidade é ressignificada como território de disputa simbólica e 

transformação social, onde se constroem lugares da negritude capazes de 

fomentar novas epistemologias e estratégias pedagógicas antirracistas.   

 

Esses saberes identitários quando mobilizados produzem 
também uma relação conflitiva. Por um lado, os sujeitos feitos outros 
questionam as possibilidades da universidade dar respostas aos 
interesses das pretas/os, das/os pobres, das/os trabalhadoras/es. Por 
outro lado, sua própria inserção, agora como presença e existência 
ativas, aponta para o sentido oposto. (Rizzo; Fonseca, 2022, p. 18) 

 

A literatura também aponta para iniciativas institucionais que buscam 

valorizar saberes dissidentes, como as políticas de cotas, programas de 

extensão e eventos científicos que promovem a pluralidade epistêmica. No 

entanto, Gomes (2017) destaca que tais iniciativas, embora relevantes, ainda 

enfrentam limitações estruturais e simbólicas para transformar profundamente o 

espaço universitário. Isso demonstra que os saberes produzidos por sujeitos 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 301  

historicamente marginalizados continuam a ser tensionados por uma lógica 

acadêmica excludente. 

Para Gomes (2017), no entanto, a democratização do acesso não é 

suficiente sem o reconhecimento dos saberes desses sujeitos. O debate sobre 

currículo, permanência e validação científica passa, assim, por uma crítica 

epistêmica radical, que articula a produção teórica e a ação política no campo da 

educação e das políticas públicas. 

As relações entre raça, classe, gênero e produção científica, com 

enfoque na interseccionalidade como categoria metodológica, compreende 

como sistemas de opressão múltiplos moldam a experiência universitária e a 

própria produção do conhecimento. É nesse contexto que as epistemologias 

críticas operam como ferramentas de transformação, demonstrando que os 

saberes dissidentes estão em construção, em articulação com movimentos 

sociais, coletivos estudantis e iniciativas autônomas de formação, que 

reivindicam a universidade como espaço plural, horizontal e democrático. 

 

CONCLUSÃO 

 

Neste estudo, investigamos a interseccionalidade enquanto criação do 

feminismo negro e seu papel na contestação da colonialidade do saber na 

universidade brasileira. Nosso problema de pesquisa, portanto, estava articulado 

à necessidade de compreender de que modo as epistemologias feministas 

negras e a interseccionalidade têm contribuído para subverter as estruturas 

hegemônicas de produção e legitimação do conhecimento nesse contexto 

acadêmico. O problema era premente, dada a crescente complexidade da 

urgência de repensar o papel da universidade frente às desigualdades 

estruturais de raça, gênero e classe. O objetivo principal foi discutir as 

contribuições dessas produções para a construção de uma ciência mais 

democrática. 

Os achados desta pesquisa revelam que as epistemologias feministas 

negras constituem uma crítica à objetividade eurocentrada, ao reivindicarem o 

saber situado, a oralidade, a ancestralidade e as vivências como fundamentos 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 302  

legítimos de conhecimento. A interseccionalidade, por sua vez, surge não 

apenas como ferramenta analítica, mas também como prática política que 

articula diferentes sistemas de opressão e propõe uma reconstrução do campo 

científico a partir de uma perspectiva decolonial. Foi possível identificar que a 

atuação de mulheres negras na produção de conhecimento tem contribuído para 

a construção de uma nova gramática epistêmica, que desafia o cânone e insere 

saberes historicamente marginalizados no centro das reflexões acadêmicas. 

A análise também evidenciou que, embora se observe um aumento na 

presença de intelectuais negras nos cursos e na produção acadêmica, bem 

como a criação de espaços coletivos de resistência, como grupos de pesquisa, 

coletivos estudantis e núcleos de extensão voltados a pautas étnico-raciais, 

ainda persistem barreiras estruturais que dificultam a consolidação dessas 

epistemologias. A partir da análise bibliográfica e do levantamento crítico de 

estudos sobre feminismo negro, interseccionalidade e epistemologias 

decoloniais, observou-se que a produção de conhecimento oriunda dessas 

perspectivas possui potencial para impactar não apenas o meio acadêmico, mas 

também políticas públicas, práticas pedagógicas e debates sociais mais amplos. 

Esse impacto se evidencia, por exemplo, na formulação de programas 

educacionais mais inclusivos, na valorização de saberes historicamente 

marginalizados e na articulação de estratégias de enfrentamento às 

desigualdades estruturais.  

Reconhece-se, contudo, que o presente estudo apresenta limitações. 

Por tratar-se de uma pesquisa bibliográfica com foco analítico, não foi possível 

contemplar de forma empírica a diversidade de experiências de mulheres negras 

em diferentes contextos universitários. Ademais, a escolha por determinadas 

autoras e abordagens teóricas implicou recortes que podem ser ampliados em 

estudos futuros. Questões metodológicas relacionadas à subjetividade do 

pesquisador e à seleção do corpus teórico também devem ser consideradas ao 

interpretar os resultados. 

Diante disso, sugere-se que futuras investigações ampliem o diálogo 

com experiências empíricas de mulheres negras nas universidades, 

especialmente em relação a políticas de permanência, práticas pedagógicas e 

produção de conhecimento nos territórios periféricos. Além disso, é 



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 303  

recomendável explorar de maneira mais aprofundada as intersecções entre 

epistemologias feministas negras e outras formas de saber subalternizado, como 

as epistemologias indígenas, quilombolas e trans. Assim, espera-se que este 

trabalho sirva de base para o fortalecimento de práticas epistêmicas plurais e 

comprometidas com a justiça social no ambiente universitário. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AKOTIRENE, Carla. O que é interseccionalidade? Belo Horizonte: 

Letramento, 2018.  

ANDRADE, Luma Nogueira de. Travestis na escola: assujeitamento ou 

resistência à ordem normativa. 2012. 279f. Tese (Doutorado) - Universidade 

Federal do Ceará, Programa de Pós-graduação em Educação Brasileira, 

Fortaleza (CE), 2012. 

BENÍTES, Sandra. Educação Guarani e interculturalidade: a(s) 

História(s) Nhandeva e o Teko. Caracol, São Paulo, Brasil, n. 20, p. 188–201, 

2020. 

ALCOFF, Linda. The problem of speaking for others, Cultural Critique, 

nº 20, 1991-1992, p. 5-32. 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como 

fundamento do ser, 2005. 339 f. Tese (Doutorado em Educação) - Faculdade 

de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São 

Paulo: Selo Negro, 2011. 

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider within: a significação 

sociológica do pensamento feminista negro. Sociedade e Estado, Brasília, v. 

31, n. 1, p. 13–45, jan./abr. 2016.  

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, 

consciência e a política do empoderamento. Tradução de Vanessa Dornelles 

Rosa. São Paulo: Boitempo, 2019. 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 304  

CONNELL, Raewyn. O Império e a criação de uma ciência social. 

Contemporânea, São Carlos. 2, n. 2, pág. 309-336, 2012.  

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o Encontro de Especialistas 

em Aspectos da Discriminação Racial Relativos ao Gênero. Revista Estudos 

Feministas, Florianópolis, v. 10, n. 1, p. 171–188, 2002.  

CURIEL, Ochy. Crítica pós-colonial a partir das práticas políticas do 

feminismo antirracista. Revista de Teoria da História, Goiânia, v. 22, n. 2, p. 

270–292, dez. 2019. 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução de Heci Regina 

Candiani. São Paulo: Boitempo, 2016.  

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: Saberes 

construídos nas lutas por emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. 

Organização de Flávia Rios e Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia 

política e os estudos pós-coloniais: transmodernidade, pensamento fronteiriço e 

colonialidade global. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 80, p. 115-147, 

2008. 

HARDING, Sandra. A instabilidade das categorias analíticas na teoria 

feminista. In: Estudos Feministas, n.7, p.7-31, 1993.  

HARDING, Sandra. Gênero, democracia e filosofia da ciência. RECIIS - 

Revista Eletrônica de Comunicação, Informação & Inovação em Saúde, v. 

1, n. 1, p. 163-168, 2007. 

HOOKS, Bell. Olhares negros: raça e representação. São Paulo: 

Elefante, 2019. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo 

cotidiano. Tradução: Jess Oliveira. 1. ed. – Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

LUGONES, María. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloísa 

Buarque de (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio 

de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 52-83.  



      

 

Joaquim Agostinho de Santiago Neto 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 305  

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos 

Feministas, Florianópolis, v. 22, n. 3, 320, p. 935-952. Set/Dez, 2014. 

MIGNOLO, Walter. Histórias Globais/projetos Locais. Colonialidade, 

saberes subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003.  

NASCIMENTO, B. O conceito de Quilombo e a resistência cultural negra. 

Afrodiáspora, ano 3, n. 6-7,p. 41-48, 1985. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 

Latina. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e 

ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 

2005. p. 107–130.  

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento; 

Justificando, 2017. 

RIZZO, Tamiris Pereira; FONSECA, Alexandre Brasil Carvalho da. Do 

estar à deriva ao aquilombamento: territorialidade e produção de saberes de 

coletivos negros da UFRJ. Práxis Educativa, v. 17, p. 1–27, 2022. 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (orgs.). 

Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2013. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad, Estado, Sociedad. Luchas 

(de)coloniales de nuestra época. Quito: UASB/Abya Yala, 2009. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade e Decolonialidade do poder um 

pensamento e posicionamento "outro" a partir da diferença colonial. Revista 

Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas 

(UFPel). v. 5, n.1. Jan/Jul, 2019, p. 6-39. 

XAVIER, Giovana. Você pode substituir mulheres negras como 

objeto de estudo por mulheres negras contando sua própria história. São 

Paulo: Malê,2019. 

 

 

 

 



 

 

INTERSECCIONALIDADE COMO CRIAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO: Epistemologias de resistência e 
enfrentamentos á colonialidade do saber na Universidade Brasileira 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 306  

 

 

Joaquim Agostinho De Santiago Neto 

 

Mestrando em Ciências Sociais e 
Humanas pela Universidade do Estado do 
Rio Grande do Norte (UERN). Bacharel 
em Teologia pelo Centro Universitário 
Instituto Superior de Teologia Aplicada 
(UNINTA). Licenciado em Pedagogia pela 
Universidade Centro de Ensino Superior 
de Maringá (UniCesumar) e com 
formação pedagógica em História pelo 
Centro Universitário ETEP, conforme 
Resolução CNE/CP n 2/2019. 
Especialista em Docência para o Ensino 
Superior pelo Instituto Mineiro de 
Educação Superior (IMES). Atua nas 
áreas de Ciências Humanas e Educação, 
com ênfase em políticas públicas 
educacionais, formação docente, 
Educação das Relações Étnico-Raciais e 
epistemologias decoloniais. Participa do 
grupo de estudos e pesquisas: Política 
educacional, cultura escolar e ensino de 
História, desenvolvendo investigações 
sobre os impactos das políticas 
educacionais na escola pública, com foco 
nas relações entre currículo, identidade, 
raça, classe, gênero e território.  

 

Currículo Lattes:  
http://lattes.cnpq.br/2900033500279787  

 

 

 

http://lattes.cnpq.br/2900033500279787

