
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 

  Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 
Universidade Federal da Bahia / UFBA  

andrielleantonia@gmail.com  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: 
Escrevivências de mulheres 

negras como mecanismo de 
dessilenciamento e 

emancipação na 
(re)construção do saber e 

fazer científico.  
__________________________  
RESUMO 

Este artigo analisa o protagonismo epistêmico 
de mulheres negras na produção e 
reconstrução do saber e fazer científico nas 
ciências humanas e sociais. A partir de uma 
revisão de literatura ancorada em 
epistemologias feministas negras e 
metodologias afrodiaspóricas, o estudo discute 
de que modo tais narrativas operam como 
mecanismos de dessilenciamento, 
autorreferência e emancipação frente à 
colonialidade do saber. Os resultados 
evidenciam que a articulação entre 
escrevivência e dessilenciamento constitui uma 
epistemologia insurgente, capaz de romper 
com paradigmas coloniais e eurocentrados, 
propondo novas formas éticas e estéticas de 
produzir conhecimento e de narrar o mundo. 

Palavras-chave:Pretagonismo; Escrevivência; 
Epistemologia negra.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

BLACK WOMEN’S EPISTEMIC 
PROTAGONISM: Life-writing 
as a tool for breaking silence 

and liberation in scientific 
knowledge production. 

_________________________ 
ABSTRACT 

This article analyzes the epistemic protagonism 
of black women in the production and 
reconstruction of scientific knowledge and 
practice in the Human and Social Sciences. 
Drawing on a literature review rooted in black 
feminist epistemologies and Afrodiasporic 
methodologies, this study examines how these 
narratives function as tools for breaking silence, 
self-reference, and liberation against the 
coloniality of knowledge. The results show that 
articulating life-writing with breaking silence 
constitutes an insurgent epistemology capable 
of disrupting colonial and Eurocentric 
paradigms, while proposing new ethical and 
aesthetic ways of producing knowledge and 
narrating the world. The results show that 
combining life-writing with the act of breaking 
silence challenges colonial and Eurocentric 
paradigms. This combination serves as a form of 
insurgent epistemology, introducing new ethical 
and aesthetic models for knowledge production 
and world narration. 

Keywords: Black protagonism; Life-writing; 
Black epistemology. 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 379  

Introdução 

 

A emergência de intelectuais negras e negros no campo acadêmico 

brasileiro tem reconfigurado as Ciências Humanas e Sociais, tensionando suas 

bases coloniais e eurocentradas e evidenciando outras formas de saber que 

emergem da experiência, do território e da resistência. Mulheres negras, em 

especial, reivindicam um lugar na produção científica não somente como objeto 

de estudo, mas como autoras de epistemologias que questionam a neutralidade 

da ciência e reposicionam o conhecimento como prática situada, encarnada e 

politicamente comprometida com a transformação social. Neste artigo, propõe-

se uma reflexão sobre o pretagonismo epistêmico de mulheres negras na 

(re)construção do saber e fazer científico, a partir da escrita de si, ou 

escrevivência, como prática metodológica insurgente de dessilenciamento e 

emancipação. 

Este artigo nasce dessa encruzilhada, onde pesquisa, vida e militância se 

entrelaçam. Como mulher negra baiana, oriunda da educação pública e 

socializada em territórios periféricos, escrevo a partir de um lugar de fala que 

reconhece o corpo como fonte legítima de saber, e a escrevivência como prática 

política e metodológica de resistência. A análise aqui desenvolvida é fruto de um 

percurso acadêmico que venho construindo ao longo dos últimos dez anos. Em 

2018, defendi minha monografia intitulada “Quebrando o silêncio: a escrita de 

mulheres negras ciberativistas como mecanismo de resistência e 

dessilenciamento”, na qual realizo uma reflexão sobre os fatores socioculturais 

e raciais implicados no processo de silenciamento e apagamento da produção 

literária de escritoras negras na história, tida como oficial, do Brasil. Assim, 

buscando perceber por quais motivos textos escritos por mulheres negras foram 

condenados ao esquecimento histórico. 

No mestrado, aprofundei essa discussão a partir da dissertação 

“Escrevivências de escritoras negras ciberativistas: mecanismo de 

dessilenciamento e emancipação epistemológica na contemporaneidade?”, em 

que faço uma análise da escrita como tecnologia de emancipação e método de 

produção de conhecimento. Este artigo, intitulado “Pretagonismo epistêmico: 

escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 

emancipação na (re)construção do saber e fazer científico”, portanto, dá 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 380  

continuidade à essa trajetória, posicionando-se como uma pesquisa de revisão 

de literatura ancorada nas epistemologias feministas negras, no pensamento 

afrodiaspórico e na interseccionalidade como ferramenta de leitura do mundo. 

Trata-se de uma pesquisa de revisão de literatura ancorada nas 

epistemologias feministas negras e nos fundamentos do pensamento 

afrodiaspórico, em diálogo com autoras como Conceição Evaristo, Lélia 

Gonzalez, bell hooks e Patrícia Hill Collins. O objetivo é analisar como as 

escrevivências de mulheres negras operam como práticas epistêmicas 

insurgentes que rompem com o epistemicídio e reposicionam suas autoras no 

centro do debate acadêmico, tensionando os modelos tradicionais de produção 

de conhecimento. Como problemática, parte-se da seguinte indagação: de que 

maneira as escrevivências de mulheres negras operam como estratégias de 

reconfiguração epistemológica e de reinserção crítica no campo das Ciências 

Humanas e Sociais, rompendo com os silenciamentos históricos e propondo 

novas formas de produzir conhecimento? 

Para desenvolver essa discussão, o texto está estruturado em dois eixos 

principais. No primeiro, Escrevivências afrofeministas como método insurgente 

de dessilenciamento, apresento o conceito de escrevivência conforme elaborado 

por Conceição Evaristo, articulando-o às epistemologias feministas negras, a fim 

de compreender a escrita como ferramenta metodológica e política. No segundo, 

Pretagonismo negro feminino na (re)construção do saber e fazer científico, 

analiso a atuação de mulheres negras como intelectuais e pesquisadoras que 

vêm ressignificando os espaços acadêmicos e afirmando novas formas de 

produzir e legitimar conhecimento, a partir de suas vivências e territórios. Este 

artigo, portanto, se insere no esforço coletivo de evidenciar a potência das 

trajetórias intelectuais negras no Brasil, contribuindo para o debate sobre a 

radical pluralização do campo científico e o fortalecimento de paradigmas mais 

justos, plurais e comprometidos com as lutas de raça, gênero, classe e território. 

 

 

ESCREVIVÊNCIAS AFROFEMINISTAS COMO MÉTODO INSURGENTE DE 
DESSILENCIAMENTO 
 

A escrita de mulheres negras é, antes de tudo, uma escrita de si e, 

portanto, profundamente subjetiva, política e existencial. Isso porque “o ato de 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 381  

escrever é para nós uma atitude estratégica de insubmissão, postura crítica, 

política, de posicionalidade e é também decolonial” (Bispo, 2022, p. 34). Trata-

se, portanto, de uma escrita comprometida com a verdade de quem escreve, 

com os seus lugares de fala, suas vivências e atravessamentos, suas histórias 

pessoais e coletivas. 

Escrever é um ato de descolonização no qual quem escreve se opõe a 

posições coloniais tornando-se escritora validada e legitimada e, “ao reinventar 

a si mesma, nomeia uma realidade que fora nomeada erroneamente ou sequer 

fora nomeada” (Kilomba, 2019, p. 29). Nessa perspectiva, faz-se necessário 

compreender que as escrevivências de mulheres negras produzem 

subjetividades autorreferentes, em outras palavras, trata-se de elucidar à escrita 

produzida pelas afro-brasileiras a partir de um ponto de vista interno em que o 

centro de referência seja a sua história, as suas identidades, a sua memória 

(Alexandre, 2016, p. 32). 

E as autorrepresentações são fundamentais para as mulheres negras, 

afinal, representar é, pois, fundamentalmente, estar no lugar de, é 

presentificação de um ausente; é um apresentar de novo, que dá a ver uma 

ausência. A ideia central é, pois, a da substituição, que recoloca uma ausência 

e torna sensível uma presença (Pesavento, 2008, p. 40).  

Assim, o que move essas mulheres não é apenas a vontade de falar, mas 

a necessidade urgente de deixar de silenciar-se frente à história da negação de 

sua humanidade. É por isso que escrevivências (Ribeiro et al., 2021) é um termo 

tão potente: porque significa uma escrita que nasce da carne, das experiências, 

das dores, das alegrias e da sabedoria ancestral. Conforme argumenta Patrícia 

Hill Collins (2016), o lugar social das mulheres negras impacta suas experiências 

epistêmicas, ou seja, influencia o modo como elas constroem conhecimento. A 

vivência da opressão interseccional, de raça, gênero, classe e outras, configura 

uma perspectiva única sobre o mundo. Essa experiência não é apenas fonte de 

dor, mas também de sabedoria, força e resistência. Nesse sentido, a escrita 

torna-se um ato político de produção de conhecimento situado, enraizado em 

corpos e histórias específicos. 

Dessa forma, epistemologias feministas negras e metodologias 

afrofemininas desafiam a neutralidade epistêmica hegemônica e colocam no 

centro do debate a legitimidade da experiência vivida como fonte de 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 382  

conhecimento. Como nos lembra Carla Akotirene (2019), a interseccionalidade 

é uma ferramenta teórico-política que permite compreender a complexidade das 

opressões que afetam mulheres negras e, por isso, é um dos pilares das 

epistemologias negras. Mulheres negras que pesquisam a partir de seus corpos 

e vivências não fazem isso apenas por escolha, mas por coerência ética e 

epistêmica. O compromisso com a verdade não é apenas uma exigência 

acadêmica, mas uma demanda existencial. Sobre isso, Suely Messeder em seu 

texto “A pesquisadora encarnada: uma trajetória decolonial na construção do 

saber científico blasfêmico” salienta que “a busca pelo sentido do corpo ou da 

ausência dele nas teorias incomodava-me sobremaneira, possivelmente por 

identificar, empiricamente, que, em minha cultura, o corpo é completamente 

inquirido e perscrutado” (Messeder, 2020, p. 163). 

Destarte, como afirma bell hooks (1995), escrever é um ato de resistência, 

sobretudo para mulheres negras, cujas vozes foram historicamente silenciadas. 

Nesse contexto, a escrita não é um mero instrumento de comunicação, mas um 

meio de reexistência — ou seja, de existir apesar e contra as estruturas de 

opressão. Escrever é, portanto, resistir e reexistir. Nessa perspectiva, o 

desenvolvimento de uma metodologia afrofeminista exige, antes de tudo, a 

ruptura com os paradigmas epistemológicos tradicionais, historicamente 

ancorados em perspectivas eurocêntricas, androcêntricas e coloniais. Esse 

deslocamento não ocorre apenas no campo da teoria, mas sobretudo no 

reconhecimento das experiências vividas como lugar legítimo e potente de 

produção de conhecimento. Todavia, é importante salientar que “as teorias, 

antes que verdades absolutas, são apenas diferentes maneiras de construir e 

organizar o conhecimento e referendar uma práxis legitimada por determinada 

comunidade científica em determinado contexto histórico.” (Narvaz; Koller, 2006, 

p. 648). 

Sabemos que, ao longo da história, as contribuições de intelectuais 

negras têm sido frequentemente silenciadas ou marginalizadas pelos discursos 

hegemônicos. No entanto, é fundamental reconhecer que esses sujeitos não 

apenas participaram, mas desempenharam papéis ativos e transformadores nos 

processos de elaboração teórica, nas disputas políticas e na construção de 

alternativas para sociedades mais justas. Como afirmam Silva e Queiroz (2022, 

p. 352), “intelectuais negras/os estiveram presentes em diferentes momentos de 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 383  

produção e disputa das ideias, de implementação de projetos públicos de 

mudança social e de diferentes lutas emancipatórias em contextos nacionais e 

transnacionais”, evidenciando que suas ações transcendem fronteiras e 

impactam diversas esferas do pensamento e da prática social. 

Nesse contexto, a construção de uma metodologia afrofeminista implica 

tensionar os paradigmas tradicionais de produção de conhecimento e reivindicar 

uma prática epistemológica que articule experiência, corpo, memória e 

transformação social. Trata-se de uma metodologia que parte da vivência situada 

das mulheres negras, reconhecendo suas existências como locus legítimo de 

produção de saber. Uma vez que “desafiar o esquecimento ou a 

pseudovalorização anedótica, desvendando processos de invisibilização 

violentos, em diferentes intensidades, constitui-se também num problema de 

fôlego para a prática de pesquisa” (Silva; Queiroz, 2022, p. 352). Pensar a 

metodologia a partir dos saberes das mulheres negras é, portanto, uma escolha 

ética, política e epistemológica que tensiona as fronteiras da ciência, colocando 

no centro as vozes, corpos e memórias historicamente marginalizados. 

A produção de conhecimento, neste contexto, não se sustenta sobre a 

pretensa objetividade desvinculada dos sujeitos que pesquisam, mas sim sobre 

a ideia de que todo saber é situado. Segundo Haraway (1995, p. 18), 

“objetividade feminista significa, simplesmente, saberes localizados”. Ao 

defender essa perspectiva parcial, a autora desafia a ilusão da “visão de Deus” 

— isto é, o olhar desincorporado e transcendente que reivindica ver tudo sem 

ser visto, característico da tradição científica hegemônica. Haraway (1995, p. 21) 

afirma que “apenas a perspectiva parcial promete visão objetiva”, e que “a 

objetividade revela-se como algo que diz respeito à corporificação específica e 

particular”. Isso significa que os saberes mais fortes não advêm de uma pretensa 

neutralidade, mas sim da consciência crítica sobre o lugar de fala, incorporando 

os marcadores sociais como raça, gênero, classe, sexualidade e território. 

Ela reforça que “a alternativa ao relativismo são saberes parciais, 

localizáveis, críticos, apoiados na possibilidade de redes de conexão, chamadas 

de solidariedade em política e de conversas compartilhadas em epistemologia” 

(Haraway, 1995, p. 23). Destacando assim que experiências vividas e 

posicionadas não são obstáculos para a produção do conhecimento, mas sim 

sua maior potência. No contexto afrofeminista, esse princípio se desdobra na 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 384  

valorização das narrativas de mulheres negras como fonte legítima de 

epistemologias e metodologias transformadoras. E “apesar de haver uma visão 

social estreita e uma resistência a mudanças no currículo e saberes, há um 

crescente número de áreas nas ciências humanas e sociais que estão 

desenvolvendo novas práticas docentes, baseadas em novas interpretações 

curriculares.” (Santos e Chaveiro, 2024, p. 158). 

A ciência, historicamente consolidada como principal forma legítima de 

construção do conhecimento, carrega em sua trajetória marcas profundas de 

uma tradição ocidental que se apropriou do saber como monopólio epistêmico. 

Sobre isso, a socióloga argentina María Lugones (2014, p. 936), reitera que o 

homem europeu, burguês, colonial moderno tornou-se um sujeito/agente, apto a 

decidir, para a vida pública e o governo, um ser de civilização, heterossexual, 

cristão, um ser de mente e razão. Esse paradigma, sustentado por uma pretensa 

neutralidade, objetividade e universalidade, exclui sistematicamente sujeitos e 

saberes que fogem ao padrão eurocêntrico.  

E levando em consideração que quem possui o privilégio social, possui o 

privilégio epistêmico, uma vez que o modelo valorizado universal de ciência é 

branco (Ribeiro, 2017, p. 24), nós nos tornamos visíveis através do olhar e do 

vocabulário do sujeito branco que nos descreve. Diante disso, 

 

[...] não são as nossas palavras, nem as nossas vozes 
subjetivas impressas nas páginas da revista, mas sim o que 
representamos fantasmagoricamente para a nação branca e 
seus verdadeiros nacionais (Kilomba, 2020, p. 73). 

 

Destarte, o discurso científico, revestido de autoridade, transformou-se 

não apenas em ferramenta investigativa, mas em instrumento político que 

silencia experiências encarnadas, afetivas e comunitárias. Como aponta Minayo, 

“na sociedade ocidental [...] a ciência é a forma hegemônica da construção da 

realidade, considerada por muitos críticos como um novo mito, por sua pretensão 

de único promotor e critério de verdade” (Minayo, 2002, p. 10). Essa hegemonia 

transforma a ciência em filtro seletivo da realidade, apagando intersecções 

fundamentais entre raça, classe, gênero e territorialidade. 

É diante dessa estrutura epistemológica que emergem as epistemologias 

insurgentes, como gesto de enfrentamento e reconstrução. Elas questionam os 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 385  

pilares da cientificidade tradicional e reivindicam saberes produzidos nas 

margens, por corpos e comunidades historicamente subalternizadas. No 

contexto das epistemologias feministas negras e das metodologias 

afrodiaspóricas, o conceito de escrevivência, cunhado por Conceição Evaristo 

(2011), ganha centralidade como prática política e epistêmica. A escrevivência 

não é apenas narrativa, mas estratégia de denúncia e reexistência, entrelaçando 

corpo, memória e ancestralidade. Como afirma a própria Evaristo, “a nossa 

escrevivência não é para adormecer os da casa-grande, e sim para acordá-los 

de seus sonos injustos” (Evaristo, 2020, p. 15). Ao colocar o corpo negro 

feminino como locus legítimo de enunciação, esse método subverte os critérios 

tradicionais de cientificidade, convocando emoção, experiência e subjetividade 

como elementos válidos de produção de conhecimento. 

A implicação subjetiva do pesquisador, muitas vezes vista como fraqueza 

no campo científico tradicional, torna-se, nesse cenário insurgente, uma potência 

investigativa. Kilomba (2020, p. 83) afirma que “não concorda com o ponto de 

vista tradicional que o distanciamento emocional, social e político é sempre uma 

condição favorável para a pesquisa”, sugerindo que o envolvimento pessoal 

pode, em muitos casos, enriquecer a produção de conhecimento. Essa ideia é 

reforçada pela autora ao destacar que “ser uma pessoa ‘de dentro’ produz uma 

base rica, valiosa em pesquisas centradas em sujeitos” (Kilomba, 2020, p. 83), 

evidenciando como a vivência e a experiência subjetiva podem ampliar a 

compreensão dos fenômenos estudados. Isso revela uma ciência em que a 

pesquisadora não é apenas observadora externa, mas corpo implicado que 

sente, transforma e é transformado. As escrevivências, nesse sentido, recusam 

o ideal de neutralidade científica e colocam em cena afetos, memórias e 

ancestralidades como dispositivos epistêmicos legítimos. Como ressalta Neusa 

Santos Souza, “uma das formas de exercer autonomia é possuir um discurso 

sobre si mesmo” (Souza, 2021, p. 25). A narrativa de si é, assim, exercício de 

autonomia, epistemologia encarnada e prática de emancipação. 

No Brasil, essa forma de escrita é antiga e potente. Desde o século XVIII, 

mulheres negras escrevem sobre sua condição em cartas, romances, artigos, 

diários, contos, discursos e poemas. Acessar suas palavras permite não apenas 

conhecer outras versões da história, mas perceber os múltiplos significados de 

ser mulher negra neste território. Como afirma Santana, “acessar suas palavras 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 386  

permite-nos conhecer perspectivas diversas de nossa história e diferentes 

interpretações sobre quem somos” (Santana, 2019, p. 2). Essas produções não 

são exceções (são vozes interrompidas pela estrutura colonial que privilegiou as 

escritas brancas e masculinas). Ao trazer essas vozes ao centro, escreve-se 

contra o apagamento, contra o epistemicídio e contra o mito da verdade única.  

Nas palavras de Chimamanda Adichie, 

 

[...] quando rejeitamos a história única, quando percebemos que nunca 
existe uma história única sobre um lugar nenhum, reavemos uma 
espécie de paraíso (Adichie, 2019, p. 33).  

 

Esse paraíso é epistemológico, é o direito ao plural, à diferença, à 

reexistência. É importante lembrar que, conforme afirma Sueli Carneiro no livro 

“Dispositivo de racialidade: A construção do outro como não ser como 

fundamento do ser” (2023), o conceito de epistemicídio expressa um dos 

mecanismos mais profundos e persistentes de dominação étnico-racial, pois 

implica negar a validade e a legitimidade dos saberes produzidos pelos grupos 

subalternizados, tornando invisíveis seus integrantes enquanto sujeitos 

produtores de conhecimento. 

 

Para além da anulação e desqualificação do conhecimento dos povos 
subjugados, o epistemicídio implica um processo persistente de 
produção da indigência cultural: pela negação ao acesso à educação, 
sobretudo a de qualidade; pela produção da inferiorização intelectual; 
pelos diferentes mecanismos de deslegitimação do negro como portador 
e produtor de conhecimento e pelo rebaixamento da sua capacidade 
cognitiva; pela carência material e/ou pelo comprometimento da sua 
autoestima pelos processos de discriminação correntes no processo 
educativo. Isto porque não é possível desqualificar as formas de 
conhecimento dos povos dominados sem desqualificá-los também, 
individual e coletivamente, como sujeitos cognoscentes. E, ao fazê-lo, 
destitui-lhe a razão, a condição para alcançar o conhecimento 
considerado legítimo ou legitimado. Por isso o epistemicídio fere de 
morte a racionalidade do subjugado, sequestrando a própria capacidade 
de aprender. É uma forma de sequestro da razão em duplo sentido: pela 
negação da racionalidade do Outro ou pela assimilação cultural que, em 
outros casos, lhe é imposta. (Carneiro, 2023, p. 64-65). 

 

Trata-se de um processo violento de exclusão epistemológica, no qual 

conhecimentos originários, africanos, indígenas e populares são deslegitimados 

pelas estruturas hegemônicas. Sob outra perspectiva, Renato Nogueira (2013) 

entende o epistemicídio como um homicídio do conhecimento, ou seja, uma 

forma radical de silenciamento que impede determinados povos de produzirem 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 387  

e expressarem seus saberes, revelando um mecanismo de dominação que 

perpetua o monopólio cognitivo das culturas dominantes. Sueli Carneiro (2005) 

amplia esse entendimento ao afirmar que o epistemicídio é um dos instrumentos 

mais eficazes e duradouros da dominação étnico-racial. Para ela, trata-se da 

negação da legitimidade dos saberes produzidos pelos grupos subalternizados, 

especialmente os negros, e da exclusão desses sujeitos como produtores de 

conhecimento. Carneiro destaca que esse processo se manifesta na 

desvalorização das contribuições africanas e afro-diaspóricas, na imposição do 

embranquecimento cultural e na produção da evasão escolar, configurando uma 

violência simbólica que mutila a racionalidade do subjugado e compromete sua 

capacidade de aprender e existir como sujeito cognoscente. 

O conhecimento científico, nesse movimento insurgente, não é 

descartado, mas ressignificado. Pedro Demo afirma que “definir conhecimento 

científico supõe o ponto de vista de quem define” (Demo, 2000, p. 13), mostrando 

que toda definição carrega posicionamento político e histórico. As escrevivências 

não rejeitam o rigor (elas o reposicionam), incluindo novas formas de análise. 

Como diz Demo, “o método mais característico de procedimento científico é a 

análise” (Demo, 2000, p. 15). Esse processo envolve não apenas o exame 

detalhado de um fenômeno, mas também a decomposição cuidadosa de suas 

partes constituintes. Não por acaso, o autor aponta que "na origem etimológica, 

analisar significa decompor um todo nas partes, desafiando uma a uma, em 

particular as tidas por mais importantes” (Demo, 2000, p. 15), evidenciando o 

rigor e a profundidade exigidos pelo método analítico na construção da ciência. 

Mas quando a análise é feita a partir de vivências encarnadas e afetos 

ancestralizados, ela recusa o distanciamento impessoal e se compromete com 

uma ética da transformação. Nas palavras do mesmo autor, “fazendo o caminho 

de volta, ao ajuntar as partes, obtemos de novo o todo, de maneira reversível” 

(Demo, 2000, p. 15). Esse todo, na lógica da escrevivência, não é apenas 

reversível, é refeito, ampliado, reencantado. 

A metodologia, nesse contexto, deixa de ser um conjunto rígido de normas 

para se tornar caminho do pensamento, como afirma Minayo (2002, p. 16): 

“Entendemos por metodologia o caminho do pensamento e a prática exercida na 

abordagem da realidade. Nesse sentido, a metodologia ocupa um lugar central 

no interior das teorias e está sempre referida a elas”. Ao lado do rigor, ela abriga 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 388  

também o “sopro divino do potencial criativo do investigador” (Minayo, 2002, p. 

16), assumindo que toda investigação é atravessada por desejo, afeto, intuição 

e subjetividade. Essa perspectiva dialoga com Sandra Harding (1998), ao afirmar 

que o conhecimento é sempre situado, moldado pela experiência social e pelas 

posições histórico-culturais do pesquisador e pesquisadora, reconhecendo que 

não há neutralidade na produção científica. “Toda investigação se inicia por um 

problema, com uma questão, com uma dúvida ou com pergunta, articuladas a 

conhecimentos anteriores, mas que também podem demandar a criação de 

novos referenciais.” (Minayo, 2002, p. 18).  

A ciência, como linguagem possível, é só uma entre tantas formas de 

expressar a busca por sentido, como sugere Minayo: “a poesia e a arte 

continuam a desvendar lógicas profundas e insuspeitas do inconsciente coletivo, 

do cotidiano e do destino [...]” (Minayo, 2002, p. 9). Isso porque “a ciência não é 

o único caminho de acesso ao conhecimento e à verdade” (Marconi e Lakatos, 

2011, p. 16). “A ciência é apenas uma forma de expressão desta busca, não 

exclusiva, não conclusiva, não definitiva” (Minayo, 2002, p. 10).  

Nesse mesmo movimento, María Lugones (2020) aponta para a 

colonialidade do saber, convocando-nos a revalorizar epistemologias 

marginalizadas, especialmente aquelas produzidas por mulheres racializadas, 

cujas experiências encarnam uma resistência que é também metodológica. 

Assim, a metodologia assume contornos ético-afetivos, que respondem às 

complexidades da realidade com abertura, escuta e engajamento transformador. 

Nessa perspectiva, as escrevivências insurgentes são também práticas 

analíticas, mas desafiam a decomposição fria das experiências. Elas não 

separam corpo de ideia, afeto de lógica, ancestralidade de argumento. Como 

observa Couto, “quando um corpo negro se movimenta, ele recoreografa toda 

sua existência no mundo” (Couto, 2019, p. 12). Escrever a partir desse corpo é 

também um gesto de recoreografar o pensamento, reposicionar o sujeito no 

campo do saber e dançar entre razão e emoção com liberdade e precisão. Nesse 

sentido, “o campo científico, apesar de sua normatividade, é permeado por 

conflitos e contradições” (Minayo, 2002, p. 10). As escrevivências não ignoram 

esses conflitos — elas os tornam visíveis, tensionando limites, ampliando 

horizontes e refazendo caminhos. 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 389  

Ao reivindicar uma ciência plural, engajada e encarnada, as 

epistemologias insurgentes convocam um compromisso ético com as práticas 

investigativas. Como provoca Demo, “somente é científico o que for discutível” 

(Demo, 2000, p. 26), afirmando que o conhecimento não deve se portar como 

porto seguro, mas como “turbilhão sempre em chamas” (Demo, 2000, p. 25). As 

escrevivências são esse turbilhão (são metodologias do sentir, do viver e do 

contar), que desestabilizam verdades estáticas e promovem rupturas 

necessárias. Seu valor não reside apenas no conteúdo que revelam, mas na 

postura que encarnam: a ciência como gesto de emancipação, reexistência e 

denúncia. O que se pergunta, então, não é apenas “qual método utilizar?”, mas 

“a quem serve esse saber?”. Esses questionamentos são a chave para uma 

ciência verdadeiramente transformadora. 

Por fim, diante dos limites e das potências da produção científica 

contemporânea, é urgente fortalecer práticas investigativas que não apenas 

compreendam o mundo, mas que contribuam para sua transformação ética, 

política e epistemológica. A escrevivência, como metodologia insurgente, 

convida os sujeitos à autoria, à crítica e ao enfrentamento dos silêncios 

estruturais. Trata-se de um saber que não se pretende neutro, mas que se 

assume encarnado, afetado e posicionado. Uma ciência que reconhece a 

legitimidade dos saberes produzidos nas margens não apenas amplia seus 

horizontes, como também se liberta dos grilhões coloniais e institui outras formas 

de existir, pensar e sentir o mundo. 

Essa proposta político-epistemológica se entrelaça com o conceito de 

dessilenciamento, configurando uma metodologia que não apenas denuncia as 

estruturas de opressão, mas ecoa vozes históricas silenciadas e reivindica 

autoria e presença. Sobre os conceitos de escrevivência e dessilenciamento, “é 

notório que o termo escrevivência passa a ter então uma importância histórica e 

dialoga intimamente com as dimensões do silêncio” (Côrtes, 2016, p. 53). Trata-

se de uma escrita que emerge da ausência, da interdição e da resistência, 

expressa por mulheres negras que se posicionam como narradoras de si. A 

escrevivência representa a recusa em permanecer no lugar da passividade e da 

apatia; é gesto de protagonismo (pretagonismo), de se colocar em palavras, de 

inscrever-se na história. Como afirma Conceição Evaristo, “era um jogo que eu 

fazia entre a palavra ‘escrever’ e ‘viver’, ‘se ver’ e culmina com a palavra 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 390  

‘escrevivência’. [...] é um caminho que borra essa imagem do passado [...] 

trilhado por uma autoria negra, de mulheres principalmente” (Santana & 

Zapparoli, 2020, on-line). Essa autoria, antes negada às africanas escravizadas 

que contavam histórias para ninar os da casa-grande, hoje se afirma como 

território epistemológico legítimo — e não apenas no campo literário, mas 

também em outros domínios do conhecimento. A escrevivência, nesse sentido, 

é um caminho invertido, um exercício de autonomia e memória que confronta os 

discursos históricos de silenciamento. 

O entrelace entre escrevivência e dessilenciamento revela-se como 

estratégia metodológica e política que rompe com a invisibilização das vozes 

negras femininas na produção de conhecimento. O dessilenciamento consiste 

em arrancar as mordaças que calaram — e ainda calam — mulheres negras 

geração após geração. Como define Jesus, dessilenciar significa romper o 

silêncio, ecoar no tempo e no espaço através dos gritos de descontentamento 

causados por proibições, violências de gênero, racismo e sexismo (Jesus, 2018, 

p. 9). O silêncio, nesse contexto, não é ausência de fala, é tecnologia de 

dominação, dispositivo de apagamento que transforma o outro em objeto a ser 

estudado, nunca em sujeito produtor de saber. Dessilenciar, portanto, é devolver 

a palavra às mulheres negras, é instaurar um novo tempo em que falar não seja 

transgressão, mas ato de legitimidade e resistência. Ao articular essas 

categorias, escrevivência e dessilenciamento, constrói-se uma epistemologia 

encarnada (saberes oriundos das periferias epistêmicas), que desafia os 

pressupostos coloniais da ciência e propõe um modo insurgente de investigar, 

viver e narrar o mundo. 

Diante disso, o conhecimento científico ocupa papel fundamental na 

construção de sociedades mais justas, críticas e conscientes. Para além da mera 

acumulação de informações, espera-se que a ciência produza discursos 

sistemáticos, coerentes e socialmente relevantes. Pedro Demo (2000, p. 25) 

defende que “do ponto de vista dialético, o conhecimento científico encontra seu 

dispositivo maior na paixão pelo questionamento, alimentado pela dúvida 

metódica.” Com isso, o autor sinaliza que a força do conhecimento científico não 

reside em verdades absolutas, mas na constante reinterpretação da realidade. 

Nesse contexto, o saber científico assume postura investigativa, ética e 

comprometida com a transformação social. Conforme questiona a artista Bia 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 391  

Ferreira na música “Deixa que eu conto (2022)”: “Quanto tempo faz que eles 

contam nossa história? Quanto tempo faz que constroem nossa memória?”. 

Ferreira questiona narrativas históricas hegemônicas, predominantemente 

brancas, e reivindica seu espaço na escrita da história. 

 
PRETAGONISMO NEGRO FEMININO NA (RE)CONSTRUÇÃO DO SABER E 
FAZER CIENTÍFICO 
 

A presença de mulheres negras no campo científico carrega a potência 

de ruptura com paradigmas coloniais e eurocentrados que estruturaram, por 

séculos, o que se reconheceu como produção legítima de conhecimento. Nas 

palavras de Sueli Carneiro,  

 
[...] a produção intelectual da mulher negra adquire um duplo significado: 
representa a negação do lugar social de inferioridade imposto e a 
afirmação de um lugar de fala e de pensamento autônomo. (Carneiro, 
2005, p. 224). 

 
O ingresso dessas mulheres não se dá apenas como ocupação de 

espaços antes negados, mas como insurgência epistêmica, comprometida com 

formas outras de ver, sentir e pensar o mundo. Ao inscreverem suas 

escrevivências nas práticas de pesquisa, essas mulheres subvertem a lógica da 

neutralidade científica, afirmando a centralidade do corpo, da ancestralidade e 

da experiência como eixos fundantes do saber. 

Parafraseando Djaimilia Pereira de Almeida (escritora portuguesa nascida 

em Angola), em seu livro “O que é ser uma escritora negra hoje, de acordo 

comigo: Ensaios”:  o meu maior privilégio imerecido é o de ter nascido na 

contemporaneidade, no tempo presente, nesse período atual em que vivemos, 

caracterizado pela simultaneidade de eventos, ideias e transformações sociais. 

Imerecidamente nasci num tempo e numa sociedade onde as informações 

circulam rapidamente e as mudanças ocorrem de forma vertiginosa, na qual, a 

interconexão entre pessoas e culturas ao redor do mundo é uma característica 

central, facilitada pela tecnologia e comunicação instantânea, assim como, a 

convivência e o entrelaçamento de diferentes culturas, ideias e perspectivas são 

mais evidentes do que nunca. E não posso deixar de citar o impacto da 

tecnologia e como ela transforma continuamente a forma como nos 

relacionamos, trabalhamos e consumimos cultura. 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 392  

Como salienta Djaimilia Pereira de Almeida, o meu maior privilégio 

imerecido não é ter tido uma educação, ter sido amada e protegida pela minha 

família: “O meu maior privilégio é este tempo, o meu tempo” (Almeida, 2023, p. 

10). Talvez, se eu tivesse nascido em outro tempo, o meu destino seria, com 

sorte, a cozinha, a vassoura ou a roça. Portanto, o meu maior privilégio imerecido 

é o de não ter precisado trabalhar como empregada doméstica, é não ter 

perpetuado os preconceitos e estereótipos destinados às mulheres (famílias) 

pretas. O meu maior privilégio imerecido é ter nascido capaz de dizer, ser e sentir 

as palavras. Afinal, “nunca antes na história uma mulher como sou podia aspirar 

a um destino semelhante ao que eu vivo” (Almeida, 2023, p. 10). Pois, como bem 

disse Conceição Evaristo (2017, on-line): “O imaginário brasileiro, pelo racismo, 

não concebe reconhecer que as mulheres negras são intelectuais”. “Queria 

alguém saber do que pensava, ou imaginava, do que via ou sentia uma preta? 

Queria alguém saber de uma preta com queda para as palavras?” (Almeida, 

2023, p. 10). 

À vista disso, as narrativas históricas influenciam nossa visão do mundo 

hoje, assim como influenciaram no passado e cada palavra custa-me tudo, cada 

sílaba dita diz muito para mim e para quem me ouve, porque escrever é uma 

maneira de curar e sangrar e curar novamente. E se eu houvesse nascido no 

século XIX, em 1837, no auge da Lei n.º 1/1837 e do Decreto n.º 15/1839, ambos 

do Estado do Rio de Janeiro, que proibiam os escravizados(as) e os pretos(as) 

africanos(as), ainda que fossem livres ou libertos(as), de frequentar as escolas 

públicas (Art. 3º)? Lembrando que essa proibição foi reproduzida pelo resto do 

País e se manteve até meados de 1930. Quais palavras eu poderia dizer, ler ou 

escrever nesse período histórico? 

A História tida como oficial sempre foi escrita pelas classes dominantes, 

pois a cultura escrita, desde sua invenção, é símbolo de distinção e de poder. A 

cultura escrita implica valores, conhecimentos e modos de comportamentos. E a 

hierarquização social ainda utiliza da leitura e da escrita, através da divisão social 

entre não alfabetizadas e alfabetizados, como mecanismo de poder. Sobre o 

conceito da História (com H maiúsculo, tida como oficial), Walter Benjamin (1994, 

p. 223) questiona: “Não existem, nas vozes que escutamos, ecos de vozes que 

emudeceram?”. 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 393  

Nesse sentido, quem pode ou não pode escrever? E o que pode ou não 

pode ser escrito? “A historiografia nacional brasileira, no momento da crise dos 

paradigmas chegar ao país, no final dos anos 1980, era até então dominada por 

uma postura marxista de entendimento da história” (Pesavento, 2008, p. 10). 

Esse período foi marcado por uma série de mudanças e desafios que abalaram 

as bases epistemológicas e metodológicas das disciplinas acadêmicas. Houve 

uma crescente insatisfação com os modelos teóricos tradicionais, como o 

positivismo e o estruturalismo, que eram considerados insuficientes para explicar 

a complexidade das realidades sociais brasileiras. A dinâmica social se tornava 

mais complexa com a entrada em cena de novos grupos, portadores de novas 

questões e interesses (Pesavento, 2008, p. 9). A crise levou à busca por 

abordagens mais integradas e interdisciplinares, rompendo com as fronteiras 

rígidas entre diferentes áreas do conhecimento. “Em 1978, o Movimento Negro 

Unificado é fundado, resultado do processo em curso e dos vários projetos tanto 

no campo da política como no da literatura (Miranda, 2023, p. 13).  

A crise dos paradigmas também trouxe à tona a necessidade de uma 

reflexão ética mais profunda nas ciências sociais, questionando os valores e 

pressupostos subjacentes às práticas de pesquisa, desencadeando num 

movimento para incluir perspectivas e vozes marginalizadas, como as de 

mulheres, negros e indígenas, na produção de conhecimento, enriquecendo e 

diversificando o campo acadêmico, visto que 

 
[...] a hegemonia de determinados grupos, familiarizados com os 
dispositivos de acesso e legitimação do que deve ser consumido pela 
sociedade, concorreu para segregar parte significativa da produção 
cultural autodenominada negra e periférica” (Miranda, 2023, p. 09). 

 

Nesse sentido, se eu fosse uma mulher negra da geração de minha avó 

ou da geração da minha mãe o meu destino seria outro e aqui, nesse exato 

momento, eu não estaria preenchendo essas páginas em branco com as minhas 

(escre)vivências de menina-mulher preta.  

Cabe aqui salientar que em fins do século XIX e início do século XX, o 

Brasil vivenciou uma série de transformações em diversos níveis das relações 

sociais, resultantes da nova dinâmica econômica do cenário mundial, produzida 

pela Segunda Revolução Industrial (Sevcenko, 1998). É nesse contexto, com o 

advento da ordem republicana, que o tema da modernidade passa a ser o 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 394  

principal projeto político e ideológico das “novas elites” brasileiras. Essa “nova 

elite” brasileira, — composta por intelectuais, artistas, políticos e militares —, 

recusavam o regionalismo, pois acreditavam que era através do nacionalismo 

que se chegaria ao universal. Isto fica evidente numa carta que Mário de Andrade 

escreveu em 1924 ao poeta Carlos Drummond de Andrade: “Nós só seremos 

civilizados em relação às civilizações no dia em que criarmos o ideal, a 

orientação brasileira. Então passaremos do mimetismo pra fase da criação. E 

então seremos universais, porque nacionais” (Oliven, 2001, p. 5). 

Todavia, a busca por uma nacionalidade e uma expressiva brasilidade1 

não se preocupou em assegurar a subjetividade e multiplicidade artística 

(evidenciando a participação das mulheres, da população negra, das 

comunidades indígenas), com isso, o pensamento hegemônico nos levou a 

acreditar que existia um modelo ideal (fixo e inalterável), destinado a produção 

artística e literária. Porém, segundo Evelina Hoisel (2019, p. 10), “A modernidade 

artística é compreendida a partir de uma autoconsciência no que se refere à sua 

condição de arte. O traço particularmente moderno é a consciência dos limites e 

das possibilidades da linguagem”. 

Nesse sentido, é inegável que, na área das ciências humanas e sociais, 

os paradigmas eurocentrados moldaram a academia por lentes estreitas, que 

ignoram e deslegitimam as práticas e teorias elaboradas a partir da vivência, da 

oralidade e da ancestralidade. A historiadora Andrielle Antonia denuncia esse 

modelo idealizado ao afirmar que “o pensamento hegemônico nos fez acreditar 

que existe um modelo ideal, ‘culto’, do que é ser pensador, pesquisador, 

intelectual, enfim, produtor de conhecimento” (Jesus, 2018, p. 16). Ao consolidar 

o saber sistematizado como único padrão válido, esse paradigma institui uma 

seletividade epistêmica que rejeita corporeidades, afetos e experiências como 

meios legítimos de produção intelectual. 

                                                           
1 A brasilidade pode ser compreendida como uma construção histórica e simbólica da identidade nacional, 

resultante da convivência e negociação entre diferentes matrizes étnicas, culturais e sociais, constantemente 

reinterpretada pela literatura, pelas artes e pelos discursos políticos. Para melhor compreensão, sugere-se a 

leitura dos seguintes textos: ABRAMCHUK, Mônica. A compreensão do conceito de brasilidade como 

um movimento na literatura brasileira. Passo Fundo: Universidade de Passo Fundo, 2020; LESSER, 

Jeffrey. A invenção da brasilidade: identidade nacional, etnicidade e políticas de imigração. São Paulo: 

Editora Unesp, 2015. 
 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 395  

Esse pretagonismo não se restringe à resistência individual. Ele é, 

sobretudo, um gesto coletivo de (re)construção de epistemologias que valorizam 

os saberes diaspóricos, comunitários e afetivos. O fazer científico das mulheres 

negras opera uma reconfiguração ética e estética do conhecimento, onde a 

vivência não é apenas fonte de dados, mas metodologia e teoria. Patrícia Hill 

Collins (2019, p. 37) sustenta que “a epistemologia feminista negra desafia os 

critérios tradicionais de validação do conhecimento ao reivindicar a legitimidade 

do saber produzido por meio da experiência vivida”. A cientificidade, nesse 

contexto, não se dissocia do compromisso político com a vida das mulheres 

negras e com os territórios que habitam e defendem. 

Dessa forma, o pretagonismo epistêmico das mulheres negras instaura 

um campo fértil de crítica e criação, no qual se reposiciona a própria ideia de 

ciência. Não se trata apenas de incluir outras vozes, mas de refundar os modos 

de produção do saber a partir de uma perspectiva que reconhece os 

atravessamentos de raça, gênero, classe e território. Lélia Gonzalez (1988) já 

alertava que, sem considerar a experiência histórica das mulheres negras na 

América Latina, qualquer análise social estaria irremediavelmente 

comprometida. O que está em jogo, portanto, é uma reordenação das hierarquias 

do saber, onde a oralidade, o corpo e a memória passam a ser reconhecidos 

como tecnologias legítimas de construção científica. 

A pretensa neutralidade da ciência, na prática, opera como instrumento 

de silenciamento e exclusão. Saber, neste modelo, é dissociado do corpo, da dor 

e da memória (valores caros àqueles que enfrentaram sistemas de opressão). 

Assim, as intersecções entre raça, classe e gênero são apagadas do discurso 

científico, reforçando desigualdades e sustentando a lógica de que há sujeitos 

aptos para produzir conhecimento e outros destinados apenas a serem objetos 

de estudo. Como pontuo na minha monografia, “essa estrutura nega os signos 

que atravessam grupos historicamente colonizados, reforçando o estereótipo da 

não intelectualidade e perpetuando um epistemicídio institucionalizado” (Jesus, 

2018, p. 16). 

Esse apagamento não se dá apenas em termos teóricos, ele atravessa os 

corpos. Corpos negros, femininos, periféricos são interditados na autoria, na fala 

e no direito de produzir saber. A academia transforma-se, nesse contexto, num 

espaço de dominação simbólica, onde apenas sujeitos que reproduzem os 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 396  

padrões eurocêntricos são legitimados. Gomes (2019, p. 19) ressalta que “ter a 

capacidade de ampliar sua fala, de colocar a palavra em movimento e fazer com 

que ela possa alcançar corações e mentes [...] foi, por muito tempo, negado de 

forma veemente às mulheres negras brasileiras”, denunciando um pacto social 

que impede a palavra de fluir a partir de experiências historicamente silenciadas. 

A crítica à hegemonia do pensamento científico é construída por vozes 

insurgentes que se recusam a aceitar esse epistemicídio. Grada Kilomba (2020, 

p. 23) sintetiza: “Contar a própria história é um ato de descolonização”. Essa 

postura está no cerne das escrevivências afrofeministas, que não apenas narram 

experiências individuais, como também tensionam estruturas e rompem 

paradigmas. Isso porque “escrever pressupõe um dinamismo próprio do sujeito 

da escrita, proporcionando-lhe a sua autoinscrição no interior do mundo” 

(Evaristo, 2007, p. 20-21). Trata-se de uma metodologia de corpo inteiro, em que 

memória, palavra e ancestralidade convergem como potência criadora. “E, em 

se tratando de um ato empreendido por mulheres negras, que historicamente 

transitam por espaços culturais diferenciados dos lugares ocupados pela cultura 

das elites, escrever adquire um sentido de insubordinação [...]” (Evaristo, 2007, 

p. 20-21). 

Nesse cenário, as escrevivências afrofeministas se configuram como 

estratégia epistemológica e política de dessilenciamento. São textos que não 

apenas denunciam, mas criam frestas (espaços de subjetivação, reencontro e 

reexistência). Ao narrar experiências próprias, mulheres negras tornam-se 

autoras daquilo que antes lhes era negado: a construção de si mesmas como 

fonte de saber. São epistemologias contra-hegemônicas, que enfrentam o 

paradigma racionalista e erguem novas formas de pensar, sentir e investigar o 

mundo. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Concluo que o protagonismo epistêmico das mulheres negras não se 

restringe a uma presença simbólica, mas se afirma como um gesto radical de 

reescrita do mundo. As escrevivências são mais que narrativas, são estratégias 

de dessilenciamento que desconstroem o epistemicídio e afirmam o direito à 

palavra, à memória e à produção do saber. Ao se inscreverem como autoras da 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 397  

própria história, as mulheres negras instauram uma ciência viva, plural e 

engajada, comprometida com a transformação ética e social dos territórios que 

habitam. Como lembra Davis (2018, p. 47), “eu acredito que os movimentos 

precisam de tempo para se desenvolver e amadurecer. Eles não acontecem 

espontaneamente. Surgem como resultado da organização e do trabalho pesado 

que, na maioria das vezes, acontecem nos bastidores.” Assim, a construção de 

epistemologias insurgentes não é fruto do acaso, mas de um esforço coletivo e 

histórico, — silencioso às vezes, mas profundamente revolucionário —, de 

disputar o campo do saber com ação, organização e autoria. 

Nesse cenário, o papel das mulheres negras emerge como potência 

desestabilizadora dos sistemas de dominação. Como afirma Figueiredo (2018, 

p. 9), ao citar Angela Davis, “quando as mulheres negras se movem, toda a 

estrutura política e social se movimenta na sociedade.” Estando na base da 

pirâmide social, seu deslocamento provoca fissuras nas rígidas e consolidadas 

relações desiguais de poder. Essa movimentação é epistemológica, política e 

ontológica: rompe com paradigmas coloniais, inscreve experiências insurgentes 

e inaugura novos horizontes teóricos. E como aponta a própria Davis (2018, p. 

41), “não é algo que ocorre por si mesmo. Não é algo que ocorre 

automaticamente. É preciso interferir. É preciso fazer intervenções conscientes.” 

Portanto, a virada epistêmica não é espontânea, ela exige organização, ação e 

intencionalidade, como sugere Davis (2018, p. 36): “Como incentivar um 

pensamento diferente? Essa é uma questão de organização.” 

A produção acadêmica recente sobre relações raciais no Brasil não 

apenas revela um crescimento quantitativo expressivo, mas também aponta para 

uma diversificação temática que reflete o protagonismo epistêmico de sujeitos 

historicamente silenciados. Essa virada teórico-metodológica, ancorada em 

saberes situados e politicamente engajados, desafia as estruturas hegemônicas 

de produção do conhecimento. Como destacam Barreto et al. (2021, p. 25), “o 

crescimento maior do que a média e a grande diversificação temática, com temas 

emergentes — tais como gênero e sexualidade e ações afirmativas — ganhando 

destaque, são as principais novidades na produção recente [...] no campo de 

estudos das relações raciais.” Ademais, “há que se notar a relevância da 

temática racial em áreas das ciências sociais que tradicionalmente não abordam 

esse tema, como é o caso da ciência política” (Barreto et al., 2021, p. 22), o que 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 398  

evidencia que a disputa por legitimidade e reconhecimento se expande para 

múltiplos territórios do saber. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2019. 

 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen Produção Editorial 

LTDA, 2019. 

 

ALEXANDRE, Marcos Antônio. Vozes diaspóricas e suas reverberações na 

literatura afro-brasileira. In: DUARTE, Lima Constância et al. (Org). 

Escrevivências: Identidade, gênero e violência na obra de Conceição Evaristo. 

Belo Horizonte: Editora Idea, 2016. 316 p. 

 

ALMEIDA, Djaimilia Pereira. O que é ser uma escritora negra hoje, de acordo 

comigo – Ensaios. São Paulo: Todavia, 2023. 

 

BARRETO, Paula Cristina da Silva; RIOS, Flávia; NEVES, Paulo Sérgio da 

Costa; SANTOS, Dyane Brito Reis. A produção das ciências sociais sobre as 

relações raciais no Brasil entre 2012 e 2019. Revista Brasileira de 

Informação Bibliográfica em Ciências Sociais, n. 94, p. 1–35, 2021. 

Disponível em: https://bibanpocs.emnuvens.com.br/revista/article/view/191/184. 

Acesso em: 31 jul. 2025. 

 

BENJAMIN, Walter. Magia e Técnica, Arte e Política: Ensaios sobre literatura 

e história da cultura. Tradução: Sérgio Paulo Rouanet. 7. ed. São Paulo: 

Brasiliense, 1994. 

 

BISPO, Silvana Santos. A militância é minha existência: escrita, (re)existências 

e trajetórias de mulheres negras na construção de um projeto político de 

sociedade. In: NASCIMENTO, Beatriz. Narrativas Transatlânticas de 

https://bibanpocs.emnuvens.com.br/revista/article/view/191/184


      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 399  

Mulheres Negras. Salvador: Diálogos Insubmissos de Mulheres Negras, 1ª ed. 

2022. 

 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento 

do ser. Tese (Doutorado em Educação), Universidade de São Paulo, 2005. 

Disponível em Geledés – Instituto da Mulher Negra. 2005. 

 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: A construção do outro como não 

ser como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 432 p. 

 

COLLINS, Patrícia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, 

consciência e a política do empoderamento. Tradução de Vanessa Rosa. São 

Paulo: Boitempo, 2016. 

 

COLLINS, Patrícia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, 

consciência e a política do empoderamento. Tradução: Jamille Pinheiro Dias. 

São Paulo: Boitempo Editorial, 2019. 

 

CORTÊS, Cristiane. Diálogos sobre escrevivência e silêncio. In: DUARTE, 

Lima Constância et al. (Org). Escrevivências: Identidade, gênero e violência na 

obra de Conceição Evaristo. Belo Horizonte: Editora Idea, 2016. 

 

COUTO, Flip. Quando um corpo negro se movimenta, ele recoreografa toda 

sua existência no mundo. Sesc São Paulo, 01 nov. 2019. Disponível em: Sesc 

São Paulo – entrevista com Flip Couto. Acesso em: 28 jul. 2025. 

 

DAVIS, Angela. A liberdade é uma luta constante. Organização: Frank Barat. 

Tradução: Heci Regina Candiani. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2018. 

 

DEMO, Pedro. Definindo conhecimento científico. In: Metodologia do 

Conhecimento Científico. São Paulo: Atlas, 2000. p. 15-43. 

 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, 

Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado (Org.). Escrevivência: a escrita de 

https://portal.sescsp.org.br/online/artigo/13751_QUANDO+UM+CORPO+NEGRO+SE+MOVIMENTA+ELE+RECOREOGRAFA+TODA+SUA+EXISTENCIA+NO+MUNDO
https://portal.sescsp.org.br/online/artigo/13751_QUANDO+UM+CORPO+NEGRO+SE+MOVIMENTA+ELE+RECOREOGRAFA+TODA+SUA+EXISTENCIA+NO+MUNDO


 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 400  

nós – reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina 

Comunicação e Arte, 2020. p. 26-46. 

 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, 

Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado (orgs.). Escrevivência: a escrita de 

nós – reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. São Paulo: Itaú Social; 

MINA Comunicação e Arte, 2020. p. 15. 

 

EVARISTO, Conceição. O imaginário brasileiro, pelo racismo, não concebe 

reconhecer que as mulheres negras são intelectuais. CartaCapital, 13 maio 

2017. Disponível em: CartaCapital – entrevista com Conceição Evaristo. Acesso 

em: 28 jul. 2025. 

 

FERREIRA, Bia. Deixa que eu conto [música]. Produção: DJ Duh. algo.hits, 

2022. Disponível em: YouTube – Bia Ferreira. Acesso em: 28 jul. 2025. 

 

FIGUEIREDO, Angela. Prefácio à edição brasileira. In: DAVIS, Angela. A 

liberdade é uma luta constante. Organização: Frank Barat. Tradução: Heci 

Regina Candiani. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2018. p. 9-12. 

 

GOMES, Christiane. Apresentação. In: SANTANA, Bianca. [Orgs.]. Vozes 

insurgentes de mulheres negras. - Belo horizonte: mazza edições, 2019. 

 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: RIOS, Flávia; 

LIMA, Márcia (orgs.). Lélia Gonzalez: por um feminismo afro-latino-americano. 

Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p. 71-80. 

 

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o 

feminismo e o privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, n. 5, p. 7-41, 

1995. 

 

HOISEL, Evelina. Teoria, crítica e criação literária: O escritor e seus múltiplos. 

1a.. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2019. v. 1. 208p. 

 

https://www.cartacapital.com.br/sociedade/conceicao-evaristo-201cnossa-fala-estilhaca-a-mascara-do-silencio201d/
https://www.youtube.com/watch?v=2HIRlWw9bQ0


      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 401  

HOOKS, bell. Intelectuais negras. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 3, n. 2, 

p. 464–472, 1995. 

 

JESUS, Andrielle Antonia dos Santos de. Quebrando o silêncio: A escrita de 

mulheres negras ciberativistas como mecanismo de resistência e 

dessilenciamento. 2018. 69 f. Trabalho de Conclusão de Curso – Universidade 

do Estado da Bahia (UNEB), Santo Antônio de Jesus - BA, 2018. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 

Tradução de Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2020. 

 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Metodologia Científica. 

São Paulo: Atlas, 6ª. ed. 2011. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Florianópolis: Estudos 

Feministas, .935-952, set-dez, 2014. 

 

LUGONES, María. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque 

de (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: 

Bazar do Tempo, 2020. p. 52-83. 

 

MESSEDER, Suely Aldir. A pesquisadora encarnada: uma trajetória decolonial 

na construção do saber científico blasfêmico. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque 

de (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: 

Bazar do Tempo, 2020. p. 84-101. 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza (Org). Pesquisa social: teoria, método e 

criatividade. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 

 

MIRANDA, Danilo Santos de. No limiar de um turbilhão. In: A descoberta do 

insólito: Literatura negra e literatura periférica no Brasil (1960-2020) / Mário 

Augusto Medeiros da Silva. 2º ed. revista e a ampliada. – São Paulo: Edições 

Sesc São Paulo, 2023. 

 



 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 402  

NARVAZ, Martha Giudice; KOLLER, Sílvia Helena. Metodologias feministas e 

estudos de gênero: Articulando pesquisa, clínica e política. Psicologia em 

Estudo, v. 11, p. 647-654, 2006. 

 

NOGUEIRA, Renato. O conceito de drible e o drible do conceito: analogias 

entre a história do negro no futebol e do epistemicídio na filosofia”. Revista Z 

Cultural, v. VIII, 2013. 

 

OLIVEN, Ruben George. Cultura e Modernidade no Brasil. São Paulo em 

Perspectiva, São Paulo, v. 15, p. 3-12, 2001. 

 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. História e História Cultural. 2. ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2008. 

 

RIBEIRO, Simone dos Santos; GIRALDI, Patrícia Montanari; CASSIANI, Suzani. 

Escrevivência: inspiração teórica e metodológica como caminho para uma 

educação em ciências interseccional. XIII Encontro Nacional de Pesquisa em 

Educação em Ciências – XIII ENPEC EM REDES. 27 de setembro a 01 de 

outubro 2021. 

 

SANTANA, Bianca. [Orgs.]. Vozes insurgentes de mulheres negras. - Belo 

horizonte: mazza edições, 2019. 

 

SANTANA, Tayrine; ZAPPAROLI, Alecsandra. CONCEIÇÃO EVARISTO – “A 

escrevivência serve também para as pessoas pensarem”. Itaú Social: Rede 

Galápagos, São Paulo, 2020. Disponível em: 

<https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-

serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/>. Acesso em 03 nov. 2022. 

 

SANTOS, Carine Campos; CHAVEIRO, Maylla Monnik Rodrigues de Sousa. 

Escrevivências como práticas comunicativas contemporâneas: a escrita de 

si como construção de subjetividades de mulheres negras. Humanidades & 

Inovação, v. 11, n. 3, 2024. 

 



      

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 403  

SEVCENCKO, Nicolau. “O Prelúdio Republicano, astúcias da Ordem e ilusões 

do Progresso”. In: NOVAIS, F. A. História da Vida Privada no Brasil. vol. 3. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1998, pp. 07-48. 

 

SILVA, Mário Augusto Medeiros da; QUEIROZ, Vitor. Experiências intelectuais 

negras: Brasil e diásporas. Revista Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 35, 

n. 77, p. 351-357, set./dez. 2022. Disponível em: Revista Estudos Históricos – 

FGV. Acesso em: 27 jul. 2025. 

 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do 

negro brasileiro em ascensão social. Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 

2021. 

 

 

 

Andrielle Antonia dos Santos de Jesus 

 

Mestranda do Programa de Pós-
Graduação em Estudos Interdisciplinares 
em Mulheres, Gênero e Feminismo 
(PPGNEIM) da Universidade Federal da 
Bahia (UFBA). Especialista em Educação 
e Tecnologias Digitais pela Universidade 
Federal do Recôncavo da Bahia - UFRB. 
Especialista em Letras: Português e 
Literatura pelo Centro Universitário 
FAVENI. Graduada em História pela 
Universidade do Estado da Bahia - UNEB. 
Integra o Núcleo Interdisciplinar de 
Estudos Africanos e Afrobrasileiros - 
AFROUNEB/UNEB. Faz parte do Grupo 
de Estudos: Estudos Africanos e da 
Diáspora Africana nas Américas. Faz 
parte do Programa de Pesquisa e 
Formação em Relações Raciais, Cultura 
e Identidade Negra da Bahia A Cor Da 
Bahia. Cofundadora do Coletivo de 
Mulheres Negras Luíza Bairros. Têm 
experiência na área de História, com 
ênfase em Gênero e História, atuando 
principalmente nas temáticas 
relacionadas aos feminismos negros e as 
contribuições das mulheres negras 
intelectuais/escritoras ciberativistas para 
o processo de dessilenciamento e 

https://www.scielo.br/j/eh/a/XRftCnrfHhbkvvCSYTrXRCK/?format=pdf
https://www.scielo.br/j/eh/a/XRftCnrfHhbkvvCSYTrXRCK/?format=pdf


 

 

PRETAGONISMO EPISTÊMICO: Escrevivências de mulheres negras como mecanismo de dessilenciamento e 
emancipação na (re)construção do saber e fazer científico. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 404  

enfrentamento ao racismo e as opressões 
de gênero e sexualidade.  

 

Currículo Lattes:  
http://lattes.cnpq.br/3299102983704449  

 

 

http://lattes.cnpq.br/3299102983704449

