
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 

Ana Paula da Costa Munção  

 Universidade Federal do Rio Grande do Norte / UFNR.  

ana.paula.muncao@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAROLINA MARIA DE JESUS, 
CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA 

HURSTON: É na escrevivência 
que se imagina resistência.  

__________________________
___________ 
RESUMO 

A pesquisa analisa as formas de resistência 
epistêmica nas obras de Zora Hurston, Carolina 
Maria de Jesus e Conceição Evaristo. As autoras 
transformam experiências de desigualdade em 
práticas literárias que articulam memória, corpo e 
linguagem. O conceito de escrevivência, 
interseccionalidade (raça, classe e gênero) 
juntamente com a oratura, revelam a escrita 
como resposta ao silenciamento histórico. Dessa 
forma, a pesquisa se ancora na ideia de que, ao 
escrever sobre si e sobre o mundo, essas 
mulheres negras constroem sentidos que 
escapam à lógica dominante, manifestos em 
suas obras como práticas vivas de resistência 
cultural. 

Palavras-Chave: Literatura Negra; Mulheres 
Negras; Escrita de Resistência. 

__________________________
___________ 
ABSTRACT 

The research analyzes forms of epistemic 
resistance in the works of Zora Hurston, Carolina 
Maria de Jesus and Conceição Evaristo. These 
authors transform experiences of inequality into 
literary practices that articulate memory, body 
and language. The concept of ‘escrevivência’, 
intersectionality (race, class, and gender) along 
with orature, reveal writing as an answer to 
historical silencing. Thus, the research is 
grounded in the idea that, by writing about 
themselves and the world, these black women 
construct meanings that escape the dominant 
logic, manifested in their works as living practices 
of cultural resistance. 
 
Keywords: Black Literature; Black Women; 
Writing Resistance.





 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 69 

Tornar-mo-nos-sujeitas 

 

A literatura atua como uma ponte entre estrutura e símbolo. Ela não é 

apenas um reflexo da realidade social, nem apenas uma construção estética 

isolada; mas sim uma articulação entre ambas, uma tentativa de dar forma e 

sentido simbólico às experiências vividas concretas e historicamente. Ela 

permite diversas possibilidades de análises e contribuições: ao mesmo tempo 

em que oferta um certo inventar de realidades imaginárias e de modos de 

apresentação, abre caminhos de possibilidades para se observar a vida social, 

pois nos coloca para os sentidos do campo social. Com efeito, em cada obra 

literária há uma espécie de recorte ou exposição da sociedade que pode vir a 

ser extraído, interpretado e ouvido. 

 A literatura também é um campo de tensões e violências, ainda mais ao 

considerar as produções realizadas por corpos racialmente discriminados. As 

produções de intelectuais e autoras negras marginalizadas(os) no campo das 

ciências sociais e da literatura marcam transformações sociais e culturais de 

grande relevância para estas duas áreas do conhecimento. Em meio às disputas 

por reconhecimento e de emergências, novos diálogos foram estabelecidos para 

compreensão de teorias sociais e produções literárias. 

Toni Morrison (2019) mostra a relação entre a literatura e política, e como 

ambas produziram discursos que conformam as formas de conceber a realidade 

social. Contudo, destacamos que a literatura foi apropriada, por pessoas não 

brancas, como campo de produções de novos saberes, uma maneira de 

confrontar o silêncio imposto pelas dinâmicas e atualizações da modernidade 

colonialista capitalista que pode ser “interrompida, apropriada e transformada 

através da prática artística e literária” (hooks, 1990, p. 152 apud Kilomba, 2019, 

p. 27).  

Desse modo, apontamos sobre as potencialidades da produção literária 

feita por autoras negras, uma emergência de diferentes maneiras de narrar o 

sentido das experiências vividas, tornando-as sujeitas.  

Williams afirma que a experiência é “a melhor e mais sábia palavra” 

(Williams, 1977, p. 132). Embora a categoria “experiência” mostra-se como um 



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 70 

suporte evidente para acessar o real, utilizamos o conceito de “estrutura de 

sentimento” conforme o escritor Raymond Williams (1980), para quem tal 

conceito é um processo em desenvolvimento, um sentido de processo vivo e 

contínuo não acabado, que expressa a consciência prática das pessoas sobre 

sua vida social, enquanto elas estão inseridas nela, apresentando-as formas de 

subjetividades e identidades.  

Desse ponto de vista, a análise sobre a produção literária negra é 

perspectivada considerando que a expressão da vida humana não se reduz às 

formas de repressão ou a um discurso, mas justamente na dialética entre cultura 

e materialidade, entendendo cultura como uma prática material profundamente 

ligada às condições sociais, econômicas e históricas em que ela é produzida.  

A produção artística, portanto, significa desde a origem, responder, 

representar, resistir ou expressar a experiência social humana. À vista disso, 

Conceição Evaristo, ao retomar sua reflexão sobre o fazer literário das mulheres 

negras, mostra os diversos movimentos que os textos (por elas produzidos) 

realizam, entre eles, aquele que abriga todas as suas lutas: “Toma-se o lugar da 

escrita, como direito, assim como se toma o lugar da vida” (Evaristo, 2005, p.54). 

Reconhecemos, assim, o lugar da escrita como uma brecha de resistência em 

uma estrutura que, desde sua formação, não foi disposta de forma a reconhecer 

e nem ao menos considerar a produção de pessoas não brancas. Toma-se a 

palavra como ferramenta de denúncia, de memória e de afirmação identitária. 

Observa-se isso nas obras de Zora Hurston, como Barracoon (2018) e 

Seus Olhos Viam Deus (2021), em ambas nota-se a conservação da oratura 

característica da fala e das vidas de seus personagens. Esse mesmo elemento, 

a oralidade, se faz presente na literatura da Carolina Maria de Jesus em seus 

primeiros escritos, sobretudo Quarto de Despejo (1960) e Casa de Alvenaria 

(1960), bem como em suas poesias. Em Zora há o que ela denominava de “jeito 

negro de dizer” e que podemos relacionar com o conceito pretuguês da Lélia 

Gonzalez presente também na literatura caroliniana. 

Nesse contexto, o ato de escrever torna-se uma forma de reexistência, 

um conceito que ultrapassa a mera sobrevivência e aponta para a construção 

ativa de subjetividades negras femininas, historicamente silenciadas. A literatura 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 71 

escrita por mulheres negras inscreve suas vozes em um campo simbólico 

historicamente excludente, subvertendo as estruturas canônicas e instituindo 

novos paradigmas narrativos. 

Mais do que simplesmente contar histórias, autoras negras escrevem a 

partir de uma experiência situada, moldada pelo entrelaçamento de opressões 

de raça, gênero e classe, o que confere aos seus textos uma dimensão política 

intrinsecamente ligada à estética. Essa consciência de lugar e de linguagem 

contrasta com a escrita branca, frequentemente assumida como neutra ou 

universal, quando na verdade também é situada, mas raramente reconhecida 

como tal (Kilomba, 2019). É nesse contraste que a escrita negra ganha força 

como forma de reexistência: um gesto que afirma a existência ao desafiar uma 

tradição literária que historicamente não foi feita para acolher essas vozes. 

Escrever, nesse contexto, é insurgir-se contra estruturas que tentam silenciar, e 

ao mesmo tempo forjar espaços de criação, pertencimento e representação 

dentro de uma arte e estrutura moldados por padrões que as excluíram. 

 A escrita é, assim, uma forma de reivindicar espaço, nome e memória: 

uma escrita que enuncia, com potência, a pluralidade das vivências negras. 

Desse modo, ao reivindicar e aproximar os escritos e trajetórias de Zora Hurston 

(1891-1960) Carolina Maria de Jesus (1914-1977) e Conceição Evaristo (1946-

), destacamos o elemento presente em todas: a escrita como alternativa para 

manterem-se vivas (lugar de vida) e disputarem e contraporem às 

representações e narrativas distorcidas sobre população negra.  

A abordagem dessa questão revela-se fundamental tanto em um plano 

estratégico, ao buscar ressignificar e recriar a literatura negra por meio da 

inclusão de novas histórias, contextos e trajetórias; quanto em uma dimensão 

epistemológica, ao desafiar os discursos hegemônicos. Além disso, situa-se 

também em um campo prático e ideológico, ao refletir sobre um projeto de 

sociedade comprometido com a superação do racismo e das atualizações da 

dinâmica estruturada entre dominantes e dominados. Nesse sentido, este 

trabalho propõe compreender a literatura como um espaço de agência discursiva 

da população negra, cujas identidades foram violentamente transformadas pelo 

processo colonial. 



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 72 

Resistindo as dinâmicas de silenciamento. 

 

Inúmeras(os) escritoras(es) negras(os) tiveram suas obras 

sistematicamente desqualificadas por críticos brancos, que adotavam 

pressupostos do racismo científico como estrutura de análise. Em face disso, na 

relação entre estrutura e cultura, nota-se a forma como a produção literária negra 

é constantemente reduzida a um lugar de inferioridade simbólica, desprovida de 

complexidade, sofisticação estética e/ou agência intelectual. 

Essa perspectiva é também central na obra de Zora Neale Hurston, 

especialmente em seu artigo O que os editores brancos não publicarão (1947), 

no qual ela defende a urgência de uma literatura que represente o sujeito negro 

em sua plenitude, rompendo com os estereótipos produzidos por abordagens 

superficiais e pseudocientíficas. Para Hurston, a literatura precisa estar à altura 

da densidade existencial e simbólica da vida cotidiana das populações negras. 

Sua crítica se estende à escrita acadêmica, à literatura de massa e aos espaços 

de legitimação cultural que, segundo ela, reduzem povos negros e indígenas à 

condição de objetos expositivos: figuras de cera e palha, deslocadas de seus 

contextos e incapazes de falar por si mesmas (Hurston, 1950, p. 55). 

Com isso, apresento, a seguir, três autoras que elaboraram estratégias 

literárias únicas, resistindo às dinâmicas de silenciamento ao produzirem uma 

nova maneira de escrever, ver e refletir sobre a existência negra, visando 

compreender essas narrativas como práticas que denunciam e enfrentam as 

exclusões históricas, sociais e simbólicas que as marginalizam.  

Zora Neale Hurston foi uma das figuras mais proeminentes do 

Renascimento do Harlem, movimento literário, artístico e intelectual 

protagonizado por pessoas negras nos Estados Unidos durante as décadas de 

1920 e 1930. Formada em antropologia, combinou rigor acadêmico com uma 

escrita marcada por vivências da cultura negra sulista, especialmente das 

comunidades afro-americanas do interior da Flórida. Sua presença nesse 

movimento foi significativa, pois propôs uma abordagem cultural que valorizava 

as expressões populares, orais e cotidianas da comunidade negra, contrapondo-

se às visões elitistas e essencialistas sobre a identidade negra. 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 73 

Hurston utilizou a antropologia como instrumento para valorizar as 

experiências negras enquanto forma legítima de conhecimento. Ela registrou 

práticas religiosas, linguagens, narrativas e costumes da diáspora africana, 

articulando esses saberes à sua produção literária e acadêmica. Sua escrita 

revela uma intersecção entre estrutura (as condições sociais e raciais da 

comunidade negra) e símbolo (as linguagens e tradições expressas em sua 

literatura). Ao se recusar a submeter sua linguagem à norma branca, Hurston 

afirmava uma forma de resistência cultural, resgatando o valor das vozes negras 

silenciadas pela história oficial. 

Em Their Eyes Were Watching God (1937), Hurston constrói uma 

narrativa centrada na trajetória de Janie Crawford, uma mulher negra em busca 

de autonomia afetiva e existencial. A resistência epistêmica se manifesta na 

maneira como Janie reivindica sua própria voz e rompe com expectativas sociais 

impostas pelo racismo e pelo patriarcado. Isto fica nítido no diálogo entre Janie 

e Joe: 

“[...] É porque ocê precisa das ordem - ele disse, irritado. - Ia ser uma 
desgraça se eu nem desse. Alguém tem de pensar pelas mulher, pelos 
menino, as galinha e as vaca. Meu Deus do céu, elas num pode pensar 
nada sozinha.  

- Eu sei de umas coisas, e as mulher também pensa às 
vez.  

- Ah, não, num pensa, não. Elas só pensa que pensa. 
Quando eu vejo uma coisa, eu entendo dez. Ocê vê dez 
coisa e num entende nenhuma. 

Ocasiões e cenas como esta faziam Janie pensar na 
condição interna do casamento. Chegou o momento 
que retaliou com a língua o melhor que pôde, mas não 
lhe serviu de nada. Só fez Joe piorar. Ele queria a 
submissão dela, e continuaria lutando até achar que a 
conseguiu” (Hurston, 2021, p. 97-98). 

Essa cena marca o início de uma conscientização crítica por parte de 

Janie sobre a natureza do casamento e o controle que Joe exerce sobre ela. A 

violência simbólica presente nas palavras dele (travestida de racionalidade e 

autoridade) busca manter Janie em um lugar de submissão e silêncio. No 

entanto, ao começar a reagir verbalmente, ainda que suas palavras não surtam 

efeito imediato, Janie dá um passo importante rumo à afirmação de sua 

subjetividade. A autora, ao construir essa cena, desmonta o ideal romântico do 



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 74 

casamento e expõe como as relações afetivas também podem ser espaços de 

opressão, ao mesmo tempo em que abre brechas para a emancipação por meio 

da fala e da recusa. A narrativa, assim, desafia a ideia de que a mulher negra 

deve aceitar calada sua condição e propõe uma construção de identidade que 

parte do confronto, da experiência e da palavra. 

A linguagem do romance, permeada por oralidade e expressões culturais 

afro-americanas, não apenas reflete, mas atua como resistência à hegemonia 

branca e masculina da narrativa literária.  

O romance se configura como uma estrutura de sentimento que capta e 

expressa modos emergentes de viver e resistir, ainda não consolidados pelas 

instituições, mas carregados de significado. Nesse sentido, ele se estabelece 

como um ato de resistência em múltiplas camadas: não apenas por ter sido 

escrito por sujeitos historicamente marginalizados, nem unicamente por 

tematizar histórias de opressão e sobrevivência, mas também por sua própria 

estrutura narrativa, que incorpora a expressividade oral como voz central do 

texto. Ao romper com a escrita normativa dominante e valorizar formas de dizer 

que nascem da experiência coletiva e popular, o romance afirma uma tríplice 

resistência (de autoria, de conteúdo e de forma), reafirmando a potência de 

existir e narrar a partir das margens. 

Carolina Maria de Jesus escreveu Quarto de Despejo (1960), um diário 

que cumpre um duplo papel: é tanto denúncia da miséria urbana quanto 

documento histórico da vida de uma mulher negra excluída do projeto de nação 

brasileira. A escrita diarística de Carolina é articulada à vivência cotidiana com 

crítica social, funcionando como uma forma de resistência epistêmica, pois 

registra o que a história oficial tende a apagar. Ao transformar a experiência 

vivida em símbolo literário, Carolina realiza uma práxis cultural viva e 

politicamente engajada. 

Ao refletir sobre a história do capitalismo e da modernidade como uma 

narrativa linear, fica evidente que essa linearidade imposta serve como um 

mecanismo de apagamento. Tudo o que escapa a essa linha reta, como as 

resistências, os modos de vida outros e os corpos insubmissos, é descartado, 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 75 

silenciado ou violentamente eliminado. A história oficial constrói uma ilusão de 

progresso contínuo, onde o capitalismo aparece como destino inevitável, 

consensual e redentor, desvinculado de suas raízes coloniais e escravocratas. 

Essa narrativa apaga as rupturas, os conflitos e principalmente as vozes que 

nunca aceitaram essa ordem. Assim, somos forçados a existir à margem, como 

se fôssemos passado superado, quando na verdade somos o que insiste em 

sobreviver apesar do projeto de apagamento. 

O diário é um ato de insubordinação simbólica. Escrever sobre fome, 

violência, preconceito e abandono — e fazê-lo  relacionando com as estruturas 

econômica e política — é desafiar a ordem social que a marginaliza. Carolina 

não apenas narra a própria dor, mas transforma a escrita em ferramenta de 

denúncia coletiva. Assim, sua obra pode ser lida como uma estrutura de 

sentimento emergente: um modo de representar uma realidade que ainda não 

havia sido plenamente reconhecida pela cultura dominante, mas que carregava 

um potencial transformador enorme. 

Em Casa de Alvenaria é narrada a ascensão de uma mulher negra que, 

antes pobre e favelada,  via-se em plena ascensão social, após a popularidade 

da sua primeira obra lançada. A escrita de tal diário foi fruto de uma solicitação 

do jornalista Audálio Dantas, que se tornou um agente literário, porta-voz, 

conselheiro, chegando até mesmo ao papel de ditador sobre a carreira e os 

movimentos da escritora. Havia uma expectativa sobre o novo diário tanto pelo 

jornalista quanto pelo público em relação ao que viria a ser esse novo livro. 

 Na obra, observa-se o desejo explícito de Carolina em escrever em outros 

estilos literários, como poemas, músicas, teatro e romance. Dessa vontade 

percebe-se a fluidez linguística desse diário, pois a escritora cria suas próprias 

estratégias de resistência literária e de vontade pessoal, por conseguir transitar 

por gêneros diversos ao inserir outras vozes discursivas no seu texto (Evaristo, 

2021, p. 12), concomitantemente continua a escrever e a ler, concretizando seu 

projeto literário em produções como Cliris e Onde estas felicidade?, bem como 

na produção musical do seu álbum de samba intitulado, também, de Quarto de 

Despejo.  



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 76 

“Sabia que a literatura, para além da arte, é um campo de exclusão para 
determinados grupos sociais e étnicos. Respondendo uma crítica de um 
jornal em que foi acusada de “pernóstica”, Carolina pergunta em Casa 
de alvenaria: “Será que o preconcêito existe até na literatura? O negro 
não tem o dirêito de pronunciar o clássico? Quando eu era empregada 
domestica as patrôas despedia-me porque eu falava o classico, e 
continuei falando. Ressolvi não ligar com o que falam da minha pessôa 
(Jesus, 2021 p. 69) (Conceição, 2021, p.17).  

 A nossa escritora nunca aceitou a sua condição social e seu estágio de 

domínio das palavras e do seu conhecimento. De maneira trabalhosa e 

incansável, buscou, sempre, desenvolver sua escrita e sua maneira de se 

expressar, ao mesmo tempo em que procurou ascender socialmente para sair 

da “condição de favelada” e ter uma vida repleta de qualidade tanto para ela, 

quanto para os filhos, impactando na sua práxis como poetisa e artista 

multifacetada. 

 A própria autora se autodenomina como “poetisa do lixo”, quando ela se 

reconhece como tal, expõe o lugar de onde vem e de onde é colocada. Mostra 

que mesmo do lixo, há produção de conhecimento. Podemos observar que 

mesmo de modo indireto, a escritora já reconhece as distinções presentes ao 

pensar as dimensões de gênero, raça e classe, ao se afirmar enquanto uma 

escritora que advém de um local/território/trajetória/raça/classe que não era 

comum. Dialeticamente, ela já vai contra o lugar de subalterno/inferior que é 

colocada concomitantemente que inverte esta posição. Além disso, ela se 

autodenominou enquanto poetisa justamente quando teve seu primeiro contato 

com livro de poesia:  

Procurei numa livraria um livro de poeta, porque o senhor que estava no 
ônibus disse que poeta escreve livros, pedi: - Eu quero um livro de poeta! 
O livreiro deu-me: – Primaveras, de Casimiro de Abreu. E assim fiquei 
sabendo o que era ser poetisa. Cheguei em casa com o espírito mais 
tranquilo. Fiquei sabendo que as palavras cadenciadas eram as rimas 
(Meihy, 1994, p.186).  

Carolina reconhecia as limitações impostas por sua condição de mulher 

negra e pobre com o sonho de ser escritora. Em um de seus relatos, ela 

desabafa: “Eu tive a impressão de que estava na presença de um juiz; coisas 

que eu queria ocultar, tive que revelar. Pensei: como é pungente ser escritora 

pobre” (Jesus, 2022, p. 39). Suas palavras revelam reflexões e análises sobre 

os obstáculos que enfrentava. Ela compreendia que não conseguiu concluir seus 

estudos devido à estrutura social excludente — uma realidade que afetava 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 77 

especialmente mulheres negras e de baixa renda. Ainda assim, Carolina 

transformava essa consciência crítica em força motriz, encarando-a como uma 

alternativa de resistência. Mesmo em uma posição marcada por conflitos e 

desigualdades, ela demonstrava disposição para lutar e conquistar 

reconhecimento no campo literário: 

“Eu lia os livros do lixo, não aprendi oficio porque era muito pobre. Os 
meus sonhos eram altos. Não estavam ao alcançe de uma mulher de 
pele negra! Para melhorar a minha vida, tive que recorrer aos meus dôis 
anos de grupo (Jesus, 2022b, p. 60).   

Cuti aponta que 

Na outra ponta da produção do seu texto, a leitura, o escritor negro sabia 
e sabe que está o branco em seu papel como editor, critico, professor, 
jornalista, livreiro ou simples leitor. Não havia e não há como não pensar 
nisso. Sem dúvida, tal situação mudou ao longo do tempo. Nem todo 
branco é racista. Nem todo crítico, jornalista, professor, livreiro ou leitor 
é branco. Mas, estatisticamente, a situação não se alterou muito (Cuti, 
2010, p. 51). 

 Carolina reconhece isso ao esbarrar nessa dinâmica hierárquica racista 

presente no campo literário: “[...] Não interferi na polêmica porque eles eram 

brancos e eu sou preta” (Jesus, 2022a, p. 157) e no trecho, logo em seguida, ela 

conclui que o branco considera o branco. Reflete e confirma a diferença de 

tratamento entre brancos e negros e revela como essa distinção opera no campo 

brasileiro e no mercado editoral.  

Não estou revoltada estas ações são praticadas pelos brancos. Perdi a 
simpatia pela livraria Francisco Alves. A Dona Adelia disse-me que a 
editora mais correta do Brasil é a Francisco Alves. Será que com os 
escritores brancos o dr. Lelio age como agiu comigo? Cheguei a 
conclusão que o branco considera o branco. (Jesus, 2022b, p. 130) 

Além disso, foi criada uma aura sobre a imagem de Carolina enquanto 

“favelada”.  Isso é observado quando ela relata como aconteciam as 

apresentações dela e entrevistas em programas televisivos e de rádio: 

A reporter combinou com o senhor Homero Homem e resolveram 
transformar o programa, apresentando-me num barracão com os meus 
filhos, o senhor Homero Homem e o senhor Barbosa Mello reuniram em 
torno de uma mêsa e começaram a conversar. Falamos dos meus livros 
que eu pretendo escrever, e do atual livro que é uma antologia.  (Jesus 
2022a, p. 116-117) 

Chegou os reportes da Revista Mundo, e convidou-nos para percorrer 
as favelas. (JESUS, 2022a, p. 127). 



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 78 

 Audálio aponta no prefácio “A atualidade de Carolina” da edição de 1992 

que “Carolina, querendo ou não, transformou-se em artigo de consumo e, em 

certo sentido, num bicho estranho que se exibia “como uma excitante 

curiosidade", conforme registrou o escritor Luís Martins (Dantas, 1992)1. A sua 

imagem enquanto “favelada” foi explorada ao máximo pelos jornalistas, em 

contrapartida, por ser colocada no lugar de representação cuja trajetória foi 

colocada e definida por um viés de discurso meritocrático, ela passou a ser vista 

como uma referência de uma pobre que ascendeu financeiramente: “[...] Devido 

ao sucesso do meu livro, eu passei a ser olhada com uma letra de cambio. 

Represento o lucro. Uma mina de ouro, adimirada por uns e criticada por outros” 

(Jesus, 2022b, p. 33).  

A autora reflete sobre as diversas tentativas de controlá-la e reduzi-la, o 

que a leva a questionar o que significa ser uma artista, quem tem o direito de 

escrever e como ela deveria se comportar. Essa problemática permanece 

presente na produção de escritoras negras contemporâneas. Um exemplo disso 

pode ser observado nas reflexões de Djaimilia Pereira de Almeida no texto O 

que é ser uma escritora negra hoje, de acordo comigo – ensaios (2023), em que 

ela se pergunta se, há cinquenta anos, estaria sendo premiada e traduzida 

mundo afora — e de que forma teria sido reduzida ou rotulada: 

Como não cair na impostura de ser só o que esperam que eu seja, 
adorno numa caderneta? Figura decorativa? Enfeite de Carnaval? 
Como ser uma mulher que escreve no mundo e fazer justiça a esse lugar 
sem me fechar numa gaiola? Como não jogar o jogo de quem conta 
como para, junto a mim, fazer boa figura? No jogo de quem nunca quis 
ouvir-me mas sentir-se boa pessoa por contar comigo na sua 
companhia, no jogo de quem me desconvida quando digo o que sou e 
não o esperam que eu dissesse, o que querem que eu diga - o jogo de 
não haver, afinal, lugar para mim mas para uma figura de cartolina, a 
escritora negra, sorriso fácil, olhar grati, modos dóceis, figura bonita, 
cabelo exuberante, perfil pensativo (mas sem exageros), frases 
lapidares? Como explicar a alguém tudo isto, responder a tidas estas 
perguntas, sem me tornar chata, antipática, ingrata? Será esta 
enumeração sublimação? Estarei a ser cerebral? Falarei de boca cheia? 
Onde estás língua inchada, agora que me devia calar? Que sou, afinal? 
Para onde vou? De onde vim? Como reivindicar o meu direito a 
engasgar-me, a atrapalhar-me, a perder-me na procura das respostas 
para as perguntas da minha vida? (Almeida, 2023, p. 25-26). 

 As formulações acima nos fazem pensar sobre como não houve uma 

alteração efetiva do campo literário ao se pensar sobre o jogo presente entre a 

                                                           
1 Grifo nosso. 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 79 

escrita-gênero-raça, pois suas ponderações nos apresenta as possíveis 

limitações que uma mulher negra é colocada. Mais especificamente no trecho 

sobre o jogo, observamos as dualidades que foram apontadas por Hurston, que 

se manifestaram para Carolina em sua época - e que se mantém para escritores 

negras atuais.  

No jogo social, há um acordo e um roteiro que se espera que seja seguido 

por grupos oprimidos e subalternos, a classe dominante finge que reconhece o 

Outro, mas tenta demarcar até onde este outro pode ir. Carolina, Zora e 

Conceição não aceitaram os muros, elas decidiram ir além do quarto de despejo, 

da sala de visitas, do gênero diário, dos moldes da escrita acadêmica. Ambas 

reconheciam suas artes e potencialidades.  

 Cuti aponta que “falar e ser ouvido é um ato de poder. Escrever e ser lido, 

também” (2010, p. 47). Carolina reconhece isto ao contrapor a dinâmica do 

campo brasileiro ao ter a audácia de se colocar como uma artista plural que 

possui os mesmos direitos tanto para a publicação das suas obras, quanto para 

explorar outros gêneros literários e outros estilos artísticos. Ela não resume a si 

como uma mulher negra que deve aceitar o que o campo editorial, críticos, 

jornalistas e a própria estrutura brasileira esperavam dela. Mesmo com as 

limitações impostas pela condução do campo literário brasileiro e internacional, 

como também pela própria mecânica da diferença entre classes, a autora ousou 

em gritar para todos o seu direito de ser escritora:  

Falavam que eu tenho sorte. Eu disse-lhes que eu tenho audacia. Eu 
tenho dôis anos de grupo. Mas eu sei escrever igual ao doutôr eu 
procuro competir com o doutôr. Contei as dificuldades que encontrei 
para editar o meu livro, que enviei o meu livro aos Estados Unidos para 
ver se havia possibilidade de ser lá, que a vida é cheia de confusões 
(Jesus, 2022a, p. 109).      

E justamente por ter audácia que Carolina Maria de Jesus foi descartada 

pela dinâmica editorial e pela própria sociedade brasileira. Seu célebre livro foi 

proibido pela ditadura do Estado Novo, por ser considerado revolucionário pelo 

ditador português António de Oliveira Salazar (1889-1970). A sua última 

publicação data de 1963, um ano antes da efetivação do golpe militar em 1964 

e que em que em 1971, o documentário Favela – Das Leben in Armut (Favela: a 

vida na pobreza), da diretora alemã Christa Gottmann-Elter, não pôde ser exibido 



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 80 

no Brasil (Peregrino, 2016)2. Não é à toa que ela registrou o seu receio ao 

continuar com sua escrita sobre o país: 

Não estou tranquila com a ideia de que dêvo escrever o meu Diário da 
vida atual. Escrever contra a burguesia, eles são poderosos, pode 
destruir-me [...]  Quando eu escrevi contra os favelados fui apedrêjada. 
Escrevendo contra a burguesia podem enviar-me um tiro. Mas o Audálio 
diz que eu devo escrever Diario, sêja fêita a vontade do Audálio (Jesus, 
Osasco, 2022, p. 144). 

 Carolina realiza uma tentativa de “driblar a hegemonia” da sua época, ela 

se movimenta dentro dessa estrutura e a denúncia, contribuindo, por meio da 

literatura, para o pensamento racial/social brasileiro por refletir sobre a própria 

dinâmica brasileira ao elaborar sobre subjetividades coletivas. E por sua tentativa 

de ir contra a hegemonia/campo de sua época juntamente com o contexto 

político e ideológico que Carolina foi, mais uma vez, silenciada.  

Em Kilomba (2019), a autora inicia seu ensaio falando sobre uma máscara 

colocada por senhores de engenho em escravas/os para que os mesmos não se 

alimentassem daquilo que produziam. Todavia, a problemática surge quando a 

autora revela que essa não era a única funcionalidade social da máscara; além 

desse “controle alimentar” do ser negro, ela servia como forma de silenciá-lo. Por 

que o branco não quer que o negro fale? O que ele tem para falar que o ser 

branco não quer ouvir? E para que isso nunca venha à tona, a branquitude cria 

o silenciamento que começa com aquela máscara, mas que termina com o 

silenciamento instantâneo do/a negro/a pós-abolicionismo, permanecendo 

atualmente3, que se abstêm de situações que poderiam colocar pessoas negras 

como sujeitos políticos. Carolina tentou retirar essa máscara em toda a sua 

produção artística, mesmo sua produção sendo desqualificada, observa-se, 

desde as figuras que a influenciaram, que ela reitera para si e para o mundo a 

sua capacidade de produzir saberes. Contudo, o que ela sofre é uma tentativa 

de epistemicídio, negam ela enquanto escritora, a resumem a único lugar: a 

produção de gênero de diários.       

                                                           
2 O filme só foi exibido no Brasil anos depois, em 14 de março de 2014, no centenário de nascimento da 

escritora. 
3 O samba foi historicamente proibido, entre outros motivos, por sua potência como forma de expressão 

popular e resistência cultural. O mesmo ocorre hoje com o funk, que, assim como o samba em seu tempo, 

é alvo de criminalização e preconceito. Ambas as manifestações são formas modernas de comunicação, que 

articulam vivências, denunciam desigualdades e afirmam identidades marginalizadas, desafiando padrões 

sociais e estéticos impostos pelas classes dominantes. 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 81 

Sueli define o epistemicídio: 

Para nós, porém, o epistemicídio é, para além da anulação e 
desqualificação do conhecimento dos povos subjugados, um processo 
persistente de produção da indigência cultural: pela negação ao acesso 
a educação, sobretudo de qualidade; pela produção da inferiorização 
intelectual; pelos diferentes mecanismos de deslegitimação do negro 
como portador e produtor de conhecimento e de rebaixamento da 
capacidade cognitiva pela carência material e/ou pelo comprometimento 
da auto-estima pelos processos de discriminação correntes no processo 
educativo. Isto porque não é possível desqualificar as formas de 
conhecimento dos povos dominados sem desqualificá-los também, 
individual e coletivamente, como sujeitos cognoscentes. E, ao fazê-lo, 
destitui-lhe a razão, a condição para alcançar o conhecimento “legítimo” 
ou legitimado. Por isso, o epistemicídio fere de morte a racionalidade do 
subjugado ou a sequestra, mutila a capacidade de aprender etc. 

(Carneiro, 2005, p.97) (grifo nosso) 

A formulação acima nos auxilia a compreender a realidade vivida por 

Carolina, marcada por diferentes formas de deslegitimação enquanto produtora 

de conhecimento. Ela enfrentou, nas palavras de Sueli Carneiro, “[…] um 

processo persistente de produção da inferioridade intelectual ou da negação da 

possibilidade de realizar as capacidades intelectuais [...]” (Carneiro, 2005, p. 97). 

Nesse sentido, o elemento da racialidade revela-se como um marcador 

estruturante, que organiza e distribui as relações no campo literário brasileiro — 

tanto na época de Carolina quanto na atualidade. A autora, assim como 

outras(os) escritoras(es) negras(os), confrontou-se com a dificuldade de acesso 

ao campo intelectual e literário. Não apenas careciam de garantias de abertura 

de oportunidades no espaço público, como também de condições efetivas para 

usufruí-las plenamente. 

A nossa escritora foi relegada ao papel de Outro e da representação de 

um Brasil que exclui uma parcela da população, onde a pobreza é racializada ao 

ponto de tornar os negros em “uma espécie de símbolo ontológico das classes 

econômicas e politicamente subalternas” (Sodré, 1999, p. 10 apud Carneiro, 

2005, p. 114). Sueli, ao descrever os operadores do epistemicídio na educação, 

aponta sobre a exclusão racial via o controle do acesso, sucesso e permanência 

que se rearticula mesmo com a democratização e alterações da realidade. Ao 

pensar sobre a relação entre o campo e Carolina, nota-se como ela se mostrou 

para o campo literário e editorial, alcançou um patamar de sucesso e 

popularidade, chegando a modificá-lo internamente, mas esbarrou-se com o 



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 82 

elemento que ela não tinha acesso: a legitimidade epistemológica da cultura do 

dominador. Sendo assim, foi interditada e invisibilizada pela própria estrutura.  

“significou um empobrecimento irreversível do horizonte e das 
possibilidades de conhecimento (...) procedeu à liquidação sistemática 
das alternativas, quando elas, tanto no plano epistemológico, como no 
plano prático, não se compatibilizaram com as práticas hegemônicas” 
(Santos, 1995, p. 329 apud Carneiro, 2005, p. 101). 

 O jogo presente no campo está em manter privilégios e uma estrutura 

social hierárquica com base em parâmetros raciais e de classe. Então, 

considerando que uma “[...] das mais eficazes táticas de dominação do racismo 

no Brasil que é o silêncio ou silenciamento em relação à existência do problema 

da discriminação racial no Brasil” (Carneiro 2005, p. 115), aponta-se para o 

problema da discriminação racial e de classe na relação entre Carolina e seus 

pares, mesma questão presente na análise da mobilidade social brasileira.  

Mesmo quando o negro alcança o domínio dos paradigmas da razão 
ocidental, ele está diante do epistemicídio, embora esse domínio seja a 
negação de um dos seus pressupostos (o da incapacidade cognitiva 
inata dos negros) por ausência de alternativa a esse campo 
epistemológico hegemônico, pela redenção que a aculturação promove 
dos paradigmas da razão hegemônica, pela destituição de outras formas 
de conhecimento (Carneiro, 2005, p. 117) 

 No dizer de Sueli e pensando no contexto de Carolina, mesmo a escritora 

alcançando a popularidade e seu livro se tornando um best-seller, ela foi tida 

como incapaz, não literata. E, nas poucas vezes, era elencada como uma 

literatura mais “popular”, “[...] De alguma forma o adjetivo “popular” marginaliza 

o produtor literário que não é associado ao campo literário” (Lucena, 2009), neste 

caso, toda a trajetória artística e sua produção literária estavam sobre o campo 

sobre a força da exceção e justamente por se tratar de uma “exceção” que 

descortina-se as limitações impostas a ela e aos demais escritoras(es) 

negras(os): “É o conceito ocidental sexista/racista de quem é ou que é um 

intelectual que elimina a possibilidade de nos lembrarmos de negras como 

representativas de uma vocação intelectual” (hooks, 1995, p. 468 apud Carneiro, 

2005, p. 18).  

Carolina não foi aceita como escritora nos moldes acadêmicos e literários, 

sobretudo ao considerar as críticas de uma parcela de produtores. Ela passou a 

ser atacada e desconsiderada, mesmo sua escrita sendo resultado de um 

processo marcado pela aproximação de diversos estilos literários, resultante do 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 83 

grande acesso a diversos gêneros literários, como também em registrar e se 

inspirar em tudo aquilo que leu. 

O sucesso da sua primeira obra nos mostra que ao mesmo tempo em que 

seu livro e ela ganharam notoriedade por ser uma “escritora favelada”, é nítido 

que essa recepção foi curta, pois Carolina, posteriormente, foi esquecida e mais 

uma vez excluída pela classe média e pelos meios de comunicação. Como bem 

expõe Luciana Paiva Coronel (2014): 

Dedicando-se com afinco ao seu ideal, Carolina conseguiu publicar 
Quarto de despejo: diário de uma favelada, tornando-se celebridade 
mundial devido às vendagens espetaculares da obra, que lhe permitiram 
mudar-se da favela e realizar o sonho de "residir numa casa residível" 
(p. 40). Importa, no entanto, registrar a fugacidade desse sucesso, 
decorrência evidente da especificidade do perfil autoral com que ela foi 
inserida no sistema literário vigente. Após a consagração da estreia, não 
lhe foi possível manter-se em voga como escritora, pois seu diferencial, 
baseado na identificação com a favela, esgotou-se a partir dela. Casa 
de alvenaria: diário de uma ex-favelada, publicado em 1961, não 
emplacou no mercado exatamente por essa razão. A novidade que ela 
era como autora já tinha sido consumida velozmente pelos leitores 
(Coronel, 2014, p. 281) (grifo nosso) 

Quando Paiva afirma “Importa, no entanto, registrar a fugacidade desse 

sucesso, decorrência evidente da especificidade do perfil autoral com que ela foi 

inserida no sistema literário vigente” ela expõe o objetivo da relação de 

dominação para com Carolina. Exploraram ao máximo a narrativa da autora 

como advinda da favela, que ao ascender socialmente e mostrar interesse por 

outras produções, foi colocada, mais uma vez, à margem. Ocorreu uma 

superexploração sobre sua imagem, dos seus filhos e da sua comunidade, em 

que todos queriam acessar esta nova realidade, mas após o conhecimento, não 

queriam ultrapassá-lo para além disso. E devido a sua escrita crítica, com o novo 

contexto político da Ditadura Militar, Carolina não representava o ideal atualizado 

do mito da democracia racial e social.  

Mais uma vez, essas contradições são percebidas no âmbito da crítica 

literária, em que alguns a consideram como poetisa e literária. Há quem 

pensasse que seus diários e poemas eram "produção das classes subalternas", 

"escritos dos grupos oprimidos", "subliteratura" (Andrade, 2008, p. 23). Como 

enuncia Gonçalves (2014): “é a própria Carolina, quase dois anos depois da 



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 84 

publicação de seu Quarto de despejo, que compreende, através de um poema 

homônimo, o que se passou com ela e o Brasil”. 

Ao publicar o quarto de despejo/Concretizava assim o meu desejo/Que 
vida. Que alegria/[...] No início veio admiração/O meu nome circulou a 
Nação/Surgiu uma escritora favelada/[...] Eu era solicitada/Eu era 
bajulada/[...] Depois começaram a me invejar/[...]/E assim eu fui 
desiludindo/O meu ideal foi regredindo/Igual a um corpo envelhecido/Fui 
enrugando, enrugando/pétalas de rosa murchando, murchando/E... 
estou morrendo!/[...] Não levo nenhuma ilusão/porque a escritora 
favelada/foi rosa despetalada. (JESUS, 1996, p. 151-153). 

 Em um tom melancólico, a autora narra a sua trajetória no campo literário 

brasileiro. Ao afirmar que estava se desiludindo e o seu ideal, que era a escrita, 

foi ficando envelhecido, ela descreve como, aos poucos, seu interesse e pulsão 

pela arte foi murchando, ao ponto dela afirmar que estava morrendo. A escrita 

para a autora foi um âmbito que a motivava a continuar a viver e com a perda de 

reconhecimento, exclusão e as tentativas frustradas, ela se revela como se 

tivessem a despetalado, tirado até mesmo a beleza que ela observava na sua 

vida. Como se, para pessoas negras, não fosse permitido ir além do que a 

estrutura queria, não fosse permitido sonhar.   

Sayidia Hartman (2020) afirma que quem se dedica a historicizar a 

multidão, sobretudo, as pessoas despossuídas, subalternas e escravizadas 

depara-se com as dinâmicas do poder e autoridade expostas pelos arquivos e 

seus limites (Hartman, 2019). Por meio da pesquisa de acervo há a possibilidade 

de fazer do viver uma arte, de revistar o passado e construir novas perspectivas 

de futuros. Apontamos os escritos negros como essa brecha de (re)existência 

negra.  

Como uma escritora comprometida em contar histórias, eu tenho me 
esforçado em representar as vidas dos sem nomes e dos esquecidos, 
em considerar a perda e respeitar os limites do que não pode ser 
conhecido. Para mim, narrar contra histórias da escravidão tem sido 
sempre inseparável da escrita de uma História do presente, ou seja, o 
projeto incompleto de liberdade e a vida precária do(a) ex-escravo(a), 
uma condição definida pela vulnerabilidade à morte prematura e a atos 
gratuitos de violência (Hartman 2020, p.17). 

Considerar o passado para reelaborar o presente e construir novos futuros 

é a proposta em perspectiva coletiva de Conceição Evaristo. É no viver e no dizer 

(escrever), que há o processo de construção e reelaboração de novos olhares 

sobre si e sobre a sociedade.  Nota-se este processo no conceito de 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 85 

escrevivência que ela mesma fórmula: “Escrever pode ser uma espécie de 

vingança, talvez desafio, um modo de ferir o silêncio imposto, ou ainda, executar 

um gesto de teimosia esperança” (Evaristo, 2005), de resistir às dinâmicas de 

silenciamento. 

Como aponta Neusa Santos em Tornar-se negro (2021), há potencialida 

em apropiar-se sobre a própria narrativa. Esse estímulo ao narrar de si também 

parte do reconhecimento de que, historicamente, as mulheres negras têm sido 

desacreditadas como testemunhas de suas próprias experiências. No entanto, 

esse processo de afirmação identitária não ocorre de forma isolada, pois é fruto 

de um trabalho construído coletivamente. O reconhecimento de si no mundo 

exige compartilhamento, escuta e construção conjunta, fortalecendo a 

consciência de pertencimento e a ruptura com a invisibilidade imposta.  

Nos contos e romances de Evaristo, a intersecção entre raça, gênero e 

classe é central. Personagens negras vivenciam múltiplas formas de opressão, 

mas também constroem saberes e estratégias de sobrevivência. Essa 

complexidade das experiências é apresentada por meio de uma linguagem 

poética e profundamente enraizada na oralidade e na memória. A autora não 

apenas representa essas experiências, mas as reconfigura simbolicamente, 

criando possibilidades de existência a partir da dor e da exclusão. É nesse ponto 

que a escrevivência se alinha com a noção de estrutura de sentimento: uma 

tentativa de dar forma expressiva à vivência coletiva que ainda não encontra 

lugar na cultura dominante. 

A memória, para Evaristo, não é natural nem neutra, mas construída a 

partir de narrativas. Sua literatura atua como contra-memória, valorizando 

histórias que foram historicamente apagadas. Ao escrever sobre avós, mães, 

filhas, vizinhas e amigas, Evaristo constrói um arquivo afetivo e político da 

experiência negra feminina no Brasil. É um gesto de resistência, que questiona 

os modos dominantes de produzir conhecimento e propõe outra forma de 

compreender o mundo — enraizada no corpo, na emoção e na coletividade. 

Insubordinações 



CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 86 

As trajetórias e produções de Zora Neale Hurston, Carolina Maria de 

Jesus e Conceição Evaristo revelam como a literatura pode se constituir como 

prática de resistência epistêmica e cultural. Ao escreverem sobre experiências 

profundamente marcadas pela interseção entre raça, gênero e classe, essas 

autoras desafiam a lógica dominante de exclusão, produzindo formas 

expressivas que não apenas denunciam e desestabilizam as estruturas de 

poder, mas também reelaboram os modos de conhecer e representar o mundo. 

Nesse processo, elas exercem o que o antropólogo Carlos Henning (2015) 

denomina de agência interseccional: uma forma de ação na qual sujeitos 

historicamente subalternizados mobilizam suas próprias marcas identitárias 

como instrumentos de resistência, contestação social e criação. Em contextos 

marcados por múltiplas desigualdades, essa agência permite não apenas 

sobreviver, mas também reconfigurar simbolicamente o espaço social, afirmando 

novas possibilidades de existência. 

Ao analisar essas obras sob o horizonte do materialismo cultural, 

conforme proposto por Raymond Williams, compreendemos que a cultura não é 

apenas um reflexo da base econômica, mas um campo ativo de disputa e 

negociação de sentidos. Essas escritoras negras, oriundas de contextos sociais 

historicamente marginalizados, constroem suas práticas literárias como formas 

de intervenção simbólica no mundo. A escrita, nesses casos, não é abstração, 

mas práxis social, engajada, transformadora e capaz de quebrar a máscara do 

silêncio imposta desde o período colonial. 

O conceito de estrutura de sentimento também se mostra essencial para 

esta análise. Em suas obras, as autoras capturam e expressam afetos e 

percepções que não foram totalmente reconhecidos pelas instituições ou pela 

cultura oficial, mas que já anunciam modos emergentes de existência e de 

consciência coletiva. Suas escritas articulam experiências individuais e coletivas, 

transformando dor em linguagem, silêncio em voz, ausência em presença. São 

expressões culturais em processo (vivas, dinâmicas e desafiadoras) que 

propõem novas formas de narrar e viver a realidade. 

Em síntese, a literatura de Hurston, Carolina e Evaristo vai além da 

estética: ela é ação política, gesto de insubordinação simbólica e arquivo da 



 Ana Paula da Costa Munção 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 87 

experiência negra. É nesse espaço entre o vivido e o narrado (entre estrutura e 

símbolo) que suas escritas se tornam, ao mesmo tempo, testemunho e 

resistência, teoria e prática, ferida e cura. 

Referências bibliográficas 

ALMEIDA, Djaimilia Pereira. O que é ser uma escritora negra hoje, de acordo 
comigo - ensaios. São Paulo: Todavia, 2023. 

ANDRADE, L. P. O diário como utopia: Quarto de despejo, de Carolina Maria de 
Jesus. 2008. Dissertação (Mestrado em Letras) – Programa de Pós-Graduação 
em Letras, Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Três Lagoas, 2008. 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como 
fundamento do ser. 2005. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2005. Disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8135/tde-18092007-155537/. 
Acesso em: 20 dez. 2023. 

CUTI. Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro Edições, 2010. 

EVARISTO, Conceição. “Gênero e etnia: uma escre(vivência) de dupla face”. In: 
MOREIRA, N. M. B.; SCHNEIDER, L. (orgs.). Mulheres no mundo: etnia, 
marginalidade e diáspora. João Pessoa: Idéia, 2005. 

_____. Da representação à auto-apresentação da mulher negra na literatura 
brasileira. Revista Palmares, ano 1, v. 1, p. 52-57, 2005. Disponível em: 
https://www.palmares.gov.br/wp-content/uploads/2011/02/revista01.pdf. Acesso 
em: 8 out. 2021. 

_____. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. Scripta, v. 13, n. 
25, p. 17-31, 2009. 

GONÇALVES, Marcos Antonio. Um mundo feito de papel: sofrimento e 
estetização da vida (os diários de Carolina Maria de Jesus). Horizontes 
Antropológicos, v. 20, n. 42, 2014. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-
71832014000200002. Acesso em: 30 maio 2023. 

HARTMAN, Saidiya. Vênus em dois atos. Revista ECO-Pós, v. 23, n. 3, p. 12-
33, 2020. 

_____. Vidas rebeldes, belos experimentos: mulheres negras e a imaginação 
radical. Tradução de Floresta. São Paulo: Fósforo, 2022. 

HENNING, Carlos Eduardo. Interseccionalidade e pensamento feminista: as 
contribuições históricas e os debates contemporâneos acerca do entrelaçamento 
de marcadores sociais da diferença. Mediações, Londrina, v. 20, n. 2, p. 97-128, 
jul./dez. 2015. 

https://www.palmares.gov.br/wp-content/uploads/2011/02/revista01.pdf
https://www.palmares.gov.br/wp-content/uploads/2011/02/revista01.pdf
https://www.palmares.gov.br/wp-content/uploads/2011/02/revista01.pdf
https://doi.org/10.1590/S0104-71832014000200002
https://doi.org/10.1590/S0104-71832014000200002
https://doi.org/10.1590/S0104-71832014000200002


CAROLINA MARIA DE JESUS, CONCEIÇÃO EVARISTO E ZORA HURSTON: É na escrevivência que se imagina 
resistência. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 88 

HURSTON, Zora Neale. Seus olhos viam Deus. Tradução de Marcos Santarrita. 
Rio de Janeiro: Record, 2021. 

_____. Barracoon: the story of the last ‘Black Cargo’. New York: Amistad, 2018. 
(Ebook Kindle).2020 

MORRISON, Toni. A origem dos outros: seis ensaios sobre racismo e literatura. 
1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

NEIHY, J C. Sebe Bom; LEVINE, Robert (org.). Cinderela negra: a saga de 
Carolina de Jesus. Rio de Janeiro: UFRJ, 1994. 

SANTOS, Neusa.Tornar-se negro ou As Vicissitudes da Identidade do Negro 
Brasileiro em Ascensão Social. São Paulo: Zahar, 2021. 

JESUS, Carolina Maria. Quarto de despejo: diário de uma favelada. São Paulo: 
Editora Ática, 2006. 

JESUS, Carolina Maria de. Casa de alvenaria: diário de ex-favelada. Vol. 1 - 
Osasco. São Paulo: Companhia das Letras, 2021a. 

JESUS, Carolina Maria de. Casa de alvenaria: diário de ex-favelada. Vol. 2 - 
Santana. São Paulo: Companhia das Letras, 2021b. 

BA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Tradução 
de Jess Oliveira. 2. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

WILLIAMS, Raymond. Marxism and literature. London: Oxford University Press, 
1977. 

_____. Problems in materialism and culture: selected essays. London: Verso, 
1980. 

Ana Paula da Costa Munção 

 

Possui graduação em Ciências Sociais 
pela Universidade Federal do Rio Grande 
do Norte (2022) e mestrado em Ciências 
Sociais pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte (2024). Tem experiência 
na área de Sociologia, com ênfase em 
Sociologia, atuando principalmente nos 
seguintes temas: políticas sociais, 
micropolítica, george mead, 
interacionismo simbólico e lgbtqiap+. 

 

Currículo Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/8390104402326716  

 

 

http://lattes.cnpq.br/8390104402326716

