
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul. / Dez. de 2025 

    Gabriele da Silva Antunes 
Universidade Estadual do Ceará / UECE  

gaabsantunes33@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“PROFESSORA, A 
SENHORA TEM UM QUÊ 

DE TEATRAL”: Corpo e 
estética na pedagogia 

feminista negra. 
__________________________  
RESUMO 

O presente artigo traz uma discussão iniciada 
na dissertação defendida em abril de 2025, no 
Mestrado Interdisciplinar em Humanidades 
(UNILAB). Na ocasião, investiguei a práxis de 
mulheres negras no ensino superior, e esta 
pesquisa é o aprofundamento de uma 
dimensão pouco sistematizada na Pedagogia 
Feminista Negra: o corpo e a estética de 
docentes negras. Tenho como objetivo 
compreender a relevância do corpo e da 
estética para a prática docente de mulheres 
negras e, para tanto, elegi o operador teórico da 
escrevivência (Evaristo, 2020) para discutir as 
narrativas de três participantes do estudo: Rosa 
Negra, Ayana e Ayó, bem como entrelaçar 
minha própria experiência como professora no 
ensino superior. O aporte teórico conta com 
estudos de Cida Bento (2020), Grada Kilomba 
(2019), bell hooks (2013; 2022), Lélia Gonzalez 
(2020), dentre outras intelectuais negras. Como 
resultado, destaco que o corpo e a estética são 
elementos centrais na práxis de mulheres 
negras, uma vez que esses sujeitos realizam 
um movimento de insubordinação e 
questionamento no ambiente universitário, 
espaço moldado historicamente por e para 
homens brancos. 

Palavras-chave: Pedagogia Feminista Negra; 
Corpo; Mulheres Negras; Ensino Superior. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

“Teacher, you are quite 
theatrical!”: BODY AND 

AESTHETIC ON BLACK 
FEMINIST PEDAGOGY 

_________________________ 
ABSTRACT 

This article presents a discussion that originated 
in the dissertation defended in April 2025 as part 
of the Interdisciplinary Master’s Program in 
Humanities at UNILAB. At the time, I 
investigated the praxis of Black women in higher 
education, and this current research represents 
a deepening of an often underexplored 
dimension within Black Feminist Pedagogy: the 
body and aesthetics of Black female educators. 
My aim is to understand the significance of the 
body and aesthetics in the teaching practices of 
Black women. To this end, I employ the 
theoretical framework of Escrevivência 
(Evaristo, 2020) to analyze the narratives of 
three study participants—Rosa Negra, Ayana, 
and Ayó—as well as to interweave my own 
experiences as a university professor. The 
theoretical foundation draws upon the works of 
scholars such as Cida Bento (2020), Grada 
Kilomba (2019), bell hooks (2013; 2022), Lélia 
Gonzalez (2020), among other Black 
intellectuals. The findings underscore that the 
body and aesthetics are central elements in the 
praxis of Black women, as these subjects 
engage in acts of insubordination and critical 
questioning within the university setting—a 
space historically shaped by and for white men.  

Keywords: Black Feminist Pedagogy; Body; 
Black Women; Superior Education. 





 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 246  

Introdução 

Este artigo nasce da urgência de escreviver (Evaristo, 2020) a experiência 

docente e os processos de construção de pesquisa a partir da ética da pedagogia 

feminista negra, enfatizando a dimensão da estética e do corpo. Na ocasião da 

dissertação defendida em abril de 2025, debrucei-me sobre as práticas docentes 

de professoras negras do ensino superior, mas não tive o tempo necessário para 

refletir sobre o que significavam o corpo e a estética como ferramentas da 

docência afro-feminina. Desse modo, essa discussão é, de certa forma, a 

continuação do fio condutor que começou em 2023, ocasião da minha aprovação 

no curso de mestrado.  

Segundo dados publicados pelo Instituto Nacional de Estudos e 

Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (INEP), em 2016, acerca do Censo da 

Educação Superior, havia predominância de homens no quadro docente das 

universidades públicas brasileiras. Esse dado se repete no Censo com dados do 

ano de 2023, que indica que a maioria dos docentes universitários (53%) ainda 

são homens, e sua presença é mais expressiva na rede pública de ensino 

superior. Em ambos os arquivos com notas técnicas, não há indicativo de 

autodeclaração étnico-racial; o único marcador levado em consideração para a 

divulgação dos resultados foi o gênero. Isso torna ainda mais complexo mapear 

ou compreender a presença de mulheres negras no ensino superior a partir de 

resultados de pesquisas de abrangência nacional, como é o caso do Censo da 

Educação.  

Mesmo sem acessar o recorte racial, isso não impede que se levantem 

algumas hipóteses acerca dos atravessamentos desse pretenso “perfil docente” 

que predomina nas instituições de ensino superior do nosso país: historicamente, 

a escola foi um local criado por e para homens, pois o advento da modernidade 

europeia concedia aval educacional somente a pessoas do gênero masculino de 

famílias abastadas. Aliando questões de raça, os meninos e homens negros 

também foram sumariamente excluídos do processo educacional durante 

séculos.  

Fazendo um exercício de intersecção entre raça, classe e gênero, é 

sabido que as meninas e mulheres foram sumariamente proibidas de frequentar 



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 247  

a escola e, quando chegaram a esse espaço, seu aprendizado era voltado para 

as tarefas de cuidado, visando formá-las para serem “boas esposas” (Saffioti, 

2013). Isso se aplicava às meninas e mulheres brancas, pois, com a realidade 

da colonização, o processo de sequestro de pessoas negras da África e as 

inúmeras formas de violência, as meninas e mulheres negras não eram 

reconhecidas como sujeitos — quiçá tivessem o direito de ir à escola, ainda que 

fosse para aprender a cuidar de algo. Na visão colonizadora e racista, o cuidado 

e a servidão eram intrínsecos à personalidade das mulheres negras, pessoas 

historicamente violentadas, marginalizadas e excluídas.  

Esse retrospecto é importante para frisar que, ainda que seja injusto, não 

surpreende que os homens acessem de forma majoritária o ensino superior 

como professores e pesquisadores. O sistema escolar, da forma como foi 

organizado e se organiza até hoje, privilegia e reconhece sua presença como 

nata, natural e meritocrática – se eles estão lá, é porque estudaram muito e 

merecem. Ou seja, esse perfil docente é atravessado por fatores que um gráfico 

ainda não conseguiu alcançar.  

Por esse motivo, tornam-se urgentes, cada vez mais, pesquisas, 

intervenções e publicações sobre a presença e a práxis de mulheres negras no 

ensino superior, principalmente aquelas cujas práticas dialogam com teorias 

sociais críticas, como o feminismo negro ou concepções críticas de educação, a 

exemplo da pedagogia feminista negra. Por isso, este estudo nasce da seguinte 

inquietação: qual o lugar do corpo e da estética na docência afro-feminina? 

Como objetivo geral, desejo compreender a relevância do corpo e da estética 

para a prática docente de mulheres negras.  

Acerca de sua metodologia, o escrito em questão trata-se de uma 

escrevivência (Evaristo, 2020), um operador teórico criado pela escritora e 

intelectual negra Conceição Evaristo. Embora enraizada na ficção, a 

escrevivência tem se mostrado um guia de escrita acadêmica para mulheres 

negras que desejam tecer diálogos a partir de suas experiências, histórias de 

vida e das experiências e histórias de vida de outras mulheres negras.  

 



 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 248  

Na ocasião desta pesquisa, busco registrar a existência plural de 

mulheres negras como docentes no ensino superior e dialogar com as narrativas 

de três docentes: Rosa Negra, Ayana e Ayó. Elas são professoras efetivas 

vinculadas ao Instituto de Humanidades (IH) da Universidade da Integração 

Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB), localizada no estado do 

Ceará, com campi nos municípios de Acarape e Redenção. Elas estão 

identificadas com pseudônimos para a preservação de suas identidades.  

Para a coleta de dados com as participantes, realizei três entrevistas 

semiestruturadas individuais entre setembro e outubro de 2024. Por tratar-se de 

uma pesquisa de campo na pós-graduação, o projeto foi devidamente aprovado 

pelo Comitê de Ética da Plataforma Brasil, seguido de leitura, reconhecimento e 

assinatura do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido por mim e por cada 

uma das professoras participantes.  

Na ocasião, houve ciência de que os dados seriam utilizados na produção 

da dissertação e em publicações relacionadas, a exemplo deste artigo Como 

aporte teórico, selecionei estudos publicados por intelectuais como Cida Bento 

(2022), bell hooks (2017), Nilma Lino Gomes (2017) e Carolina Pinho (2022).  

Por fim, sinalizo que este artigo se organiza pelas seguintes seções: esta 

Introdução; Pedagogia Feminista Negra (PFN): pressupostos teórico-

metodológicos para a docência afro-feminina; Corpo e estética negra: 

pluralidade, consciência e empoderamento; “A beleza é um elemento 

fundamental da minha didática”: o corpo e a pedagogia feminista negra; 

Considerações finais e as Referências bibliográficas.  

 

PEDAGOGIA FEMINISTA NEGRA (PFN): PRESSUPOSTOS TEÓRICO-

METODOLÓGICOS PARA A DOCÊNCIA AFRO-FEMININA  

 

Lélia Gonzalez (2020), a amefricana, foi muito assertiva ao pontuar que a 

mulher negra é uma das pessoas mais marginalizadas da sociedade, 

principalmente quando ela é pobre e/ou habitante de territórios vistos como de 

risco, a exemplo das comunidades e favelas. Entretanto, nossa história não é 

forjada somente de dores: desafio qualquer pessoa a pontuar um sujeito mais 



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 249  

inventivo, combativo e estratégico do que a mulher negra! Desde a época do 

Brasil Colônia, quando criavam estratégias para o cuidado ou libertação de si 

mesmas ou de pessoas próximas do sistema escravocrata, passando pela 

atuação histórica no movimento negro, brigando e abrindo espaço na vida 

pública e política, a mulher negra consegue ser plural, multifacetada e 

extremamente sábia.  

Ao se envolver ou protagonizar lutas pela conquista de direitos sociais 

negados pelo Estado brasileiro, o movimento de mulheres negras pautou a 

educação como fundamental para a formação humana plena, aliando as 

discussões sobre a escolarização da população negra à urgência do combate ao 

racismo. A escola, para as pessoas negras, é muitas vezes um espaço onde a 

violência racial acontece (Gonzalez, 2020), onde o acesso não garante a 

permanência e a aprendizagem plena de pessoas não brancas (Gomes, 2017). 

Pensando nisso, reivindicar a educação para pessoas negras é pautar a 

construção de políticas públicas e espaços seguros para os nossos corpos, e 

isso é constantemente reivindicado por mulheres negras brasileiras.  

A atuação em prol de uma educação antirracista é ampla, pois vai desde 

a disputa por políticas públicas, atos nas ruas, nas secretarias de educação e 

escolas, até a formulação de conhecimento a partir da experiência de vida da 

população negra brasileira. Em profundo diálogo com o feminismo negro, com 

enfoque na escolarização e no acesso à educação, nasce a concepção de 

educação que hoje nomeamos e conhecemos como Pedagogia Feminista Negra 

(PFN).  

A PFN desponta em 1993, a partir da publicação de Barbara Omolade, 

em que a intelectual desenha as bases e a possibilidade de uma pedagogia 

feminista negra no cenário estadunidense. No Brasil, temos Carolina Pinho 

(2022) como uma das articuladoras do Curso de Extensão Pedagogia Feminista 

Negra, a publicação de uma obra composta por textos de ex-cursistas e a 

coordenação da Rede Internacional de Pesquisas em Pedagogia Feminista 

Negra, fundada em 2023 durante o Congresso Nacional de Pesquisadores 

Negres, na Universidade Federal de Alagoas (UFAL), em Maceió.  



 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 250  

Carolina Pinho (2022) traz como grande contribuição para a PFN a 

sistematização das bases dessa concepção educacional, que inicialmente conta 

com dez pontos, a saber: dialética entre teoria e prática; auto-organização como 

fruto da autodefinição; uso de clássicos da teoria crítica da educação, a partir de 

interpretações articuladas com a PFN; reconexão com tradições intelectuais 

subjugadas; paradigma interpretativo baseado na interseccionalidade; teoria do 

ponto de vista/lugar de fala; experiência vivida como critério de cientificidade; 

assunção explícita de um projeto político de sociedade em prol da luta 

antirracista; encorajamento do empoderamento como ato político coletivo e 

compromisso com a justiça social.  

A PFN configura-se, portanto, como uma concepção crítica de educação 

que nasce do saber e das práticas cotidianas de mulheres negras, sendo estas 

acadêmicas ou não. Seu diálogo com teorias críticas, a exemplo da pedagogia 

libertadora de Paulo Freire, faz com que colabore de forma assertiva e 

intencional com a realidade de grande parcela da população negra brasileira, 

que, na atualidade, ainda lida com a negação de direitos, a violência racial, o 

abandono por parte do Estado, a miséria, a fome e a solidão. Ao construir a 

noção de tornar-se sujeito, mulheres negras partem da compreensão de que o 

racismo é peça-chave que determina quem merece viver ou morrer em nosso 

país e que, por isso, deve ser nomeado, apontado e profundamente combatido. 

Aliados a isso, encontram-se a luta de classes, a violência de gênero perpetrada 

contra mulheres e o acesso, ou não, a determinados territórios e serviços básicos 

para uma vida digna de ser vivida.  

Longe da falácia de que não existe cor ou raça, pois somos todos 

humanos, a PFN preconiza que a luta por justiça social plena deve acontecer a 

partir de disputas articuladas, deixando explícito que a revolução é um processo 

em curso e não um objetivo com linha temporal e espacial delimitada. Por isso, 

compreendendo que muitas vezes a nossa raça é algo que não conseguimos 

esconder e que determina o nosso lugar no mundo, é urgente pensar uma 

pedagogia, escola ou universidade que paute o combate à violência racial como 

central para uma educação verdadeiramente inclusiva, integral, plural e 

comprometida com a transformação social plena. 



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 251  

Essa sistematização foi fundamental para que, na ocasião da pesquisa de 

mestrado, eu pudesse identificar e nomear as práticas das três protagonistas do 

estudo: Rosa Negra, Ayó e Ayana (nomes fictícios). A partir dessa 

sistematização, da escrevivência dos dados e da síntese dos achados, nomeei 

a práxis que sistematizei como Docência Afro-Feminina. Dentre as discussões 

iniciadas no trabalho de dissertação, houve uma questão que eu não consegui 

elaborar na ocasião e que, na verdade, só se tornou explícita para mim após 

minha chegada como professora temporária no curso de Pedagogia da 

Universidade Estadual do Ceará (UECE), mas que foi uma chama acesa por 

uma fala de Ayó (2024), quando ela disse que “a beleza é um elemento 

fundamental da minha didática”.  

Com a faísca inicial e aprofundando leituras de pensadoras negras após 

a defesa, percebi que a dimensão estética não foi sistematizada de forma 

intencional na Pedagogia Feminista Negra, e isso é algo com que lidamos todos 

os dias. Retomando a pesquisa que aponta o homem branco como o 

representante da docência no ensino público superior brasileiro, temos quase 

uma antítese estética para discorrer e nos debruçar. Considerando a questão da 

centralidade da autoestima para a população negra, nosso corpo e nosso estilo 

inúmeras vezes falam antes de nós ao acessarmos os ambientes.  

Quem nunca, ao usar o cabelo trançado, ouviu de alguém a pergunta: 

“Mas como é que você lava?”? Quem nunca, ao usar roupas com estampas 

coloridas, ouviu um “Nossa, você é tão exótica”? Ao exercer a docência no 

ensino superior, isso não é diferente: assim como em outros lugares da 

sociedade, nosso corpo ainda é vigiado, visto como ameaça (Kilomba, 2019), 

deslocado no tempo-espaço destinado à branquitude (Bento, 2022), pois: 

 

 Apesar de ocuparem os bancos da universidade, na maioria 
das vezes, este ambiente lhes é hostil. Assim se constituem como 
indivíduos cuja marginalidade vem proporcionando outro ângulo sobre 
problemas sociais que a branquitude não seria capaz de resolver (Pinho, 
2022, p. 25). 

  

Por esses motivos iniciais, falar abertamente sobre a posição que 

ocupamos, refletindo a partir do nosso corpo e de nossa estética, é fundamental 



 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 252  

para compreender os impactos em nossa práxis e nomear acontecimentos em 

nosso cotidiano docente. E esse exercício de nomeação pede que a estética seja 

um ponto a ser abordado.  

 

CORPO E ESTÉTICA NEGRA: PLURALIDADE, CONSCIÊNCIA E 

EMPODERAMENTO 

 

De forma ampla, na cosmovisão africana, o corpo é o elemento 

fundamental onde pulsa a vida e não pode ser dissociado da mente, do espírito 

e da comunidade. Com o nosso corpo, dançamos, comemos, celebramos, 

deitamo-nos, ensinamos, aprendemos, sentimos e fazemos sentir. Esse 

pertencimento corporal, entretanto, vivencia diferentes tratamentos a partir de 

questões raciais, de gênero, classe, território, religião, sexualidade... Existe um 

“corpo ideal” e, na ótica de uma sociedade racista, o negro não se encaixa nisso.  

Sequestrado, confinado, açoitado, violentado, queimado, marcado, 

encarcerado, silenciado, vigiado... na história brasileira, o corpo negro não é visto 

como ideal. Com base em pressupostos racistas, nossos corpos são rotulados 

de forma violenta: sujo, inadequado, feito para aguentar as maiores cargas de 

trabalho sem se queixar, hipersexualizado, animalizado, fetichizado. Se 

fôssemos seguir somente o olhar branco acerca dos nossos corpos, nunca 

teríamos vivenciado conquistas de nossa população ou construído relações 

saudáveis com quem somos, nunca teríamos desenvolvido um olhar amoroso 

sobre nossas comunidades e nossos corpos.  

O corpo, seu movimento, suas cores, suas características falam sem a 

necessidade de palavras. Comunica quem pode chegar ou não, quem é bem-

vindo/a, quem pertence, quem transita com liberdade. Por isso, pessoas negras 

construíram formas alternativas de cuidado e relação com o corpo, e isso passa 

pela estética: as tranças, os tecidos ricos em cores e padrões geométricos, os 

adereços, o cuidado e a aceitação dos cabelos com diferentes curvaturas... tudo 

isso informa mais do que podemos imaginar de forma vã, quase ingênua.  

Lélia Gonzalez (2020) e Cida Bento (2022) refletem acerca da estética 

negra ou do que se almeja enquanto boa aparência para ocupar postos de 



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 253  

trabalho, como a recepção de casas ou empresas. As autoras, cada uma em sua 

obra, elucidam que a boa aparência nada mais é do que características 

associadas à branquitude (Bento, 2022): cabelos lisos, pele clara ou branca, 

nariz “fino”. Aprofundando e trazendo para a atualidade, meninas e mulheres 

estão sendo cada vez mais bombardeadas com modelos estéticos que 

preconizam a “limpeza”, a “naturalidade”, os cabelos sem frizz ou muito domados 

com gel – a tal estética *clean girl*, ou “garota limpa”, em tradução livre. 

Navegando nas redes sociais ou lendo revistas de moda e tendência, fica óbvio: 

a “garota limpa” nada mais é do que uma menina ou mulher branca.  

Na contramão da perspectiva racista sobre nós, a cosmovisão africana e 

o pensamento de mulheres negras preconizam a construção de relações 

saudáveis com nossos corpos e nossas mentes a partir de um conhecimento 

transformador acerca da história dos/as nossos/as ancestrais e da valorização 

de nossos saberes e atributos físicos, que são diversos, pois “o corpo é o elo 

entre a espiritualidade que habita os céus e a ancestralidade que está 

simbolizada no chão. Nosso corpo é a própria árvore que circula, mantendo em 

equilíbrio o movimento da natureza” (Ferreira, 2021, p. 119).  

Abordar o corpo na educação é também lembrar das pedagogias 

tradicionais que insistem em nos colocar em fileiras, determinar horários fixos 

para comer, brincar, perguntar, responder, se movimentar, beber água, ir ao 

banheiro, se comunicar com alguém na sala de aula. Dialogando com os saberes 

de Tássio Ferreira, é importante destacar que:  

 

A escolarização ocidental tentou implantar o modus operandi de 
aprender pela via única e exclusiva do intelecto, em desconexão total com o seu 
corpo. O que se propõe aqui é que o corpo seja a principal via de conexão com 
o conhecimento e que por ele se deixe atravessar em conexão com o mundo, 
estabelecendo, assim, uma personalização do que se aprende a partir das 
próprias referências e de como o corpo do outro dialoga com o meu aprender 
(Ferreira, 2021, p. 118).  

 

Portanto, na sociedade de forma ampla e na escola de forma específica, 

o corpo – principalmente o não branco – é visto como algo a ser domesticado, 

compartimentado, individualizado, quiçá monetizado. Na tradição intelectual 

negra, o lema “Negro é lindo” torna-se um lembrete do exercício de 



 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 254  

empoderamento coletivo, da construção de um senso de valor próprio (Collins, 

2017) enraizado na negação dos estereótipos racistas e no exercício de 

autoamor (hooks, 2020).  

Nas palavras de Nilma Lino Gomes:  

 

Aos poucos, no Brasil, ter um corpo negro, expressar a negritude 
começa a ser percebido socialmente como uma forma positiva de expressão da 
cultura e da afirmação da identidade. Essa percepção passa de um movimento 
interno construído no seio da comunidade negra – não sem conflitos e 
contradições – para um movimento externo de valorização da estética e da 
corporeidade negra no plano social e cultural – também não sem conflitos 
(Gomes, 2017, p. 94-95).  

 

Ainda abordando o pensamento de Nilma Lino Gomes, a autora destaca 

duas categorias fundamentais para pensar o corpo negro na sociedade: o corpo 

regulado e o corpo emancipado. O corpo regulado diz respeito a um corpo 

estereotipado, não humanizado, a antítese da perfeição que se propõe a ser o 

corpo branco. Já o corpo emancipado disserta acerca de sujeitos que se afirmam 

de forma libertadora, artística, expressiva, ancestral, a partir de seus cabelos, 

roupas, expressões culturais e políticas (Gomes, 2017). É importante destacar 

que essa transformação não acontece de forma individual, pois o Movimento 

Negro Unificado (MNU) foi um dos principais responsáveis por ressignificar o ser 

negro/a no Brasil, colocando a pessoa negra no lugar da beleza e dando 

contornos políticos à expressão “beleza negra”.  

De modo geral, ser uma pessoa negra na sociedade brasileira é, 

continuamente, lidar com desafios, exclusões e, sem exagero, desafiar a morte. 

Lembro-me de quando eu era criança, crescendo com muitos primos, da 

preocupação das nossas mães e da nossa avó para que nós não saíssemos de 

casa desarrumados. A estética, para a população negra, pode ser um sinônimo 

de passabilidade ou não: um negro arrumado, a depender do lugar, pode até ser 

lido como quase branco. Isso porque associaram nossa raça ao desprestígio, à 

feiura, à sujeira.  

Mas nós estamos aqui, com a força da ancestralidade, para questionar a 

norma imposta. E isso inclui observar que nossas práticas, enquanto mulheres 



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 255  

negras que dialogam com a práxis de outras mulheres negras, têm o diferencial 

de não negar o corpo e o movimento em detrimento do dito “trabalho intelectual”.  

Refletir acerca do lugar do corpo na docência é recuperar reflexões feitas 

por bell hooks em Ensinando a Transgredir (2013). Segundo ela: 

 

Formados no contexto filosófico do dualismo metafísico 
ocidental, muitos de nós aceitamos a noção de que existe uma cisão 
entre o corpo e a mente. Crendo nisso, as pessoas entram na sala para 
ensinar como se apenas a mente estivesse presente, e não o corpo 
(hooks, 2013, p. 253).  

 

A universidade, que ainda é sustentada por pilares do pensamento 

branco, masculino e ocidental, preza pela intelectualidade. Isso tem raízes mais 

profundas, sobre as quais podemos discorrer brevemente: a intelectualidade, 

com o advento da colonização que resultou em violentas classificações e 

divisões de raça, classe e gênero, foi uma estratégia que aliou a invasão e o 

domínio físico de territórios e pessoas à subordinação intelectual como forma de 

alçar o continente europeu ao lugar de berço do saber e da erudição.  

Porém, apesar de parecer que somente o intelecto é/era relevante para 

alçar alguém ou um grupo à posição de poder, os mecanismos da branquitude 

(Bento, 2020) operam com uma pretensa sutileza de que a aparência, a estética, 

o corpo não são elementos assim tão importantes. Em contrapartida, qualquer 

pessoa que desvie da norma estética aparentemente aceita para exercer o lugar 

da intelectualidade é vista como “O Outro”.  

E quais seriam os códigos ou a norma estética da branquitude que, em 

tese, privilegia a mente e não o corpo? Todo o discurso criado em torno da tal 

neutralidade, das roupas sóbrias, muito recatadas, sempre abotoadas e com 

poucas estampas. Os cabelos? Sempre alinhados, quase que domados. No caso 

dos professores e intelectuais homens, nota-se o quase descaso com a própria 

imagem, com a condição de que sua autoridade continue sendo o principal 

elemento de sua práxis (hooks, 2013).  

A ressignificação de ser negro, que tem suas raízes nas primeiras lutas 

pela libertação e pelo bem-viver dos povos que foram sequestrados e 

escravizados por colonos de países europeus, desafia as ditas normas estéticas 



 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 256  

e comportamentais a serem seguidas para que alguém tenha sua humanidade 

reconhecida – em outras palavras, quer dizer que, mesmo que você não seja 

uma pessoa branca, precisa se esforçar para se comportar ou parecer como tal, 

através de comportamentos como diminuir o tom de voz ao falar e rir, conter a 

própria expressão corporal e seus movimentos, vestir-se de forma “recatada”, 

“respeitosa” e até mesmo alisar os cabelos.  

Ressignificar e reivindicar outras formas de existir enquanto pessoa negra 

faz parte do movimento de recuperar tradições ancestrais que incluem não ter 

vergonha de reconhecer, movimentar e adornar o corpo, descobrir outros sensos 

estéticos e não renunciar a isso nem mesmo ao ocupar lugares ditos de 

“intelectualidade”. Não sei se a branquitude já entendeu, mas, se for preciso, vou 

desenhar: nosso corpo, nossas roupas, nossos modos plurais de comunicação 

não cabem no confinamento da neurose branca (Gonzalez, 2020) colonial.  

Essa discussão sobre corpo e mente é pautada cotidianamente ao propor 

uma experiência feminista negra em sala de aula ou em modos de construir 

saber e ciência. Mais uma vez, dialogando com bell hooks, pois ela diz que:  

 

[...] Um dos incômodos silenciosos que rodeiam o modo como 
um discurso sobre raça e gênero, classe social e prática sexual 
perturbou a academia é exatamente o desafio a essa cisão entre mente 
e corpo. Quando começamos a falar em sala de aula sobre o corpo, 
sobre como vivemos no corpo, estamos automaticamente desafiando o 
modo como o poder se orquestrou nesse espaço institucionalizado em 
particular. A pessoa mais poderosa tem o privilégio de negar o próprio 
corpo (hooks, 2013, p. 182-183). 

 

 Desse modo, em diálogo com os pressupostos da PFN, compreendo a 

dimensão do corpo como algo fundamental para registrar, sistematizar, 

compreender e anunciar as transformações que a práxis de mulheres negras 

engajadas pode realizar no ensino superior. E são as narrativas dessas docentes 

que iremos acessar na próxima seção.  

 

“A BELEZA É UM ELEMENTO FUNDAMENTAL DA MINHA DIDÁTICA”: O 

CORPO E A PEDAGOGIA FEMINISTA NEGRA 

 



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 257  

Desafiando a norma e os desafios já elencados, as mulheres negras 

tornam-se professoras universitárias. O que, para pessoas brancas, é sinônimo 

de prestígio puro, para nós vem imbuído de muitos desafios, e a busca por 

reconhecimento é um deles. Sabendo que essa valorização pode não chegar até 

nós, porque a régua da branquitude é feita para que nós não a alcancemos, a 

práxis feminista negra se fundamenta em uma ação fundamental que Patricia Hill 

Collins (2019) nomeou como “autodefinição”. Segundo a autora, a autodefinição 

é o exercício de construir, de forma subjetiva e coletiva, um senso de valor 

próprio que coloca a experiência da mulher negra no centro do debate e das 

reivindicações por justiça social plena (Collins, 2019).  

Em ambientes hostis, onde prevalecem estratégias de opressão racistas, 

sexistas, classistas e até LGBTfóbicas, a autodefinição é uma das estratégias 

que nos mantém conscientes da nossa grandeza, dos nossos feitos e da 

caminhada das nossas ancestrais para que pudéssemos estar aqui hoje. 

Na ocasião da minha pesquisa de mestrado, a autodefinição entrou em 

cena o tempo todo, mas se tornou especialmente significativa ao falarmos sobre 

a práxis docente das três mulheres negras: Rosa Negra, Ayana e Ayó.  

Ao falarmos sobre a dimensão corporal e da representatividade em sala 

de aula, Rosa Negra lembrou de um episódio doloroso de sua infância:  

 

Eu lembro de uma foto que eu tirei na escola... eu rasguei 
porque eu ficava, “meu Deus, que cabelo horrível”! Ninguém cuidava do 
meu cabelo, né? E de você começar a perceber as crianças também 
indo para a aula com o cabelinho solto, cabelinho que ela não precisa 
estar amarrando, puxando. Tive muitas alunas que faziam isso. 
Puxavam o cabelo. Que eu ficava só pensando na dor de cabeça. E que 
agora elas conseguem entender que ela pode deixar o cabelo solto. Que 
o cabelo dela não vai incomodar ninguém. E que, se incomodar, que 
posso fazer nada. É meu cabelo. Essa coisa do cabelo, principalmente, 
tem sido uma das atividades que mais impactam (Rosa Negra, 2024).  

 

A dimensão do cabelo (que foi bastante abordada por intelectuais como 

Nilma Lino Gomes) é uma das principais questões para a comunidade negra, 

pois, na maioria das vezes, a curvatura do nosso cabelo é vista como uma 

estética indisciplinada, que precisa ser domada. A percepção de Rosa Negra só 

foi mudar na vida adulta, quando ela passou pelo processo de se autodeclarar 



 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 258  

uma mulher negra e passou a usar seu cabelo cacheado natural. Essa ação não 

foi individual, conforme ela relata: ainda hoje, nas salas de aula, atividades que 

envolvem o cabelo cacheado ou crespo de pessoas negras impactam o cotidiano 

das turmas, promovendo valorização e reconhecimento. 

O cabelo também surgiu na fala de Ayana ao relatar sua experiência como 

estudante/professora guineense no Brasil, mais precisamente entre Redenção, 

Fortaleza e Belém:  

 

Quando eu estava no doutorado, agora que eu estou com o dread, eu 
mudava o meu cabelo diariamente. Eu estava com tranças vermelhas, de cores 
que você possa imaginar. Isso nunca foi um problema para mim. E agora, sendo 
professora, é uma coisa engraçada: a turma não percebeu que eu tava no grupo 
de WhatsApp da disciplina. E eu nem olhava, na verdade, eu só entrei e esqueci. 
Aí um dia eu tava assim, deitada na rede mexendo no celular, e vi o grupo. Falei 
“vou ver as mensagens” e era a turma falando sobre as aulas e sobre mim 
(risos). Não tinha nada ruim, assim, nada demais. Mas eu vi muitos comentários 
tipo “olha a saia que Ayana veio hoje, que linda” ou “tu viu, fulana, a sandália da 
professora?” “E o cabelo dela, viu o penteado?”. Então você vê que não é 
imperceptível o jeito que você chega na sala de aula, e, no geral, eu me sinto 
muito bem nesse ambiente (Ayana, 2024).  

 

A professora negra, ainda que tentasse, jamais passaria despercebida no 

ambiente universitário. E, nesse caso, o motivo está na contracorrente da 

violência: existe um reconhecimento e admiração do senso estético da 

professora, sobre a forma como ela chega na sala de aula, as roupas que 

escolhe para ministrar a aula naquele dia.  

Na trilha da PFN, rememoramos o quanto a beleza negra vai para além 

de um rótulo ou de um produto, mas é fruto de um movimento coletivo de 

recuperação de heranças e referências, do resgate de tradições como as tranças 

e os dreads, do orgulho de assumir os cabelos com curvaturas e não se 

preocupar em “domá-los”.  

A professora negra engajada, ainda que não vá salvar o mundo ou 

resolver todas as suas mazelas, torna-se parte de um movimento de afirmação 

e potencialidade que foi iniciado pelas nossas ancestrais e que culminou, por 

exemplo, em conquistas como a política de cotas (Leis nº 12.711/2012 e 

15.142/25), que indubitavelmente promoveu o acesso e a permanência de 



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 259  

mulheres negras na universidade, seja como professoras ou como alunas, na 

última década (Guedes, 2008).  

Sendo um corpo-movimento-pensante na sala de aula, Ayó também 

abordou o lugar da beleza e do prazer no processo de ensino e aprendizagem: 

 

 Eu monto uma aula para isso, para viver o prazer da aula, então 
tudo na minha aula é pensado até a roupa que eu vou, tipo assim, a 
estética, a minha estética de professora, ela é pensada. A beleza, para 
mim, é um elemento fundamental da minha didática: a beleza, o tempo, 
o entusiasmo, o prazer, então tudo é pensado. Às vezes, quando eu vou, 
quando é um dia que eu estou cansada, que eu vou de qualquer jeito, 
geralmente minha aula é uma bosta, porque nem eu estou gostando de 
mim, nem eu quero me ver, quanto mais os outros, então faz parte (Ayó, 
2024).  

 

Ayó relata a consciência de construir o que ela nomeia como “estética de 

professora” e em como isso traz questões práticas sobre sua autoestima: em 

dias em que ela não está bem, o desejo de se vestir, se arrumar, fazer o percurso 

até a UNILAB perde força, então sua aula também sofre esse impacto. Isso 

dialoga muito com a noção da pedagogia feminista negra de negar a cisão entre 

corpo e mente, como se, uma vez que entramos em sala de aula, precisássemos 

deixar todas as nossas questões pessoais, existenciais e sociais no corredor  

É interessante, inclusive, porque, no período em que fui estudante na 

UNILAB, eu era participante assídua nas aulas de Ayó, e sua presença em sala 

de aula é algo muito marcante. Ela é uma professora que dá gargalhada, que 

consegue transitar do discurso comum à ironia com responsabilidade e zelo, que 

nos incentivou a vivenciar as experiências propostas sem medo. E, na ocasião 

das entrevistas, eu tive a certeza do que suspeitava: que tudo era intencional, 

que fazia parte da didática dela, que havia outras formas de ser professora.  

Atualmente, como professora universitária, penso muito em Ayó quando 

estou escolhendo a roupa para ir trabalhar. Nos primeiros meses, o sentimento 

que predominava era: “Eu vou bonita hoje para as turmas saberem que eu me 

importo com elas, que a beleza é importante na sala de aula, que eu não sou só 

um cérebro que sabe todas as respostas”.  



 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 260  

Com o decorrer do semestre, comecei a perceber que a questão da 

vestimenta tinha outro peso por eu ser uma jovem professora negra: nos dias em 

que vou mais despojada (de camiseta, jeans e tênis, por exemplo), são dias em 

que sou menos tratada como professora, principalmente por pessoas nos 

setores administrativos da universidade e até por colegas de trabalho. Escolher 

a roupa, os acessórios, a forma como uso meu cabelo passou a ser um exercício 

de afirmação do lugar que ocupo enquanto professora. Tornou-se parte de uma 

autodefinição (Hill Collins, 2019).  

Entretanto, algumas experiências mostraram que, independentemente da 

roupa que eu usar, vou continuar sendo questionada no lugar de professora não 

apenas por ser jovem — porque nós temos, na UECE, muitas jovens professoras 

brancas — mas, principalmente, por ser negra.  

Um dia, enquanto esperava um documento em um dos setores 

administrativos da universidade, uma funcionária se aproximou de mim e esticou 

a mão para tocar no meu cabelo, que estava com um volume bonito e notável. 

Eu, rapidamente, disse que ela não tocasse no meu cabelo. Como resposta, 

ouvi: “Mas é porque tu tem tanto cabelo, mas ele parece tão leve, parece uma 

nuvem”. Eu disse que, mesmo ela querendo muito, não tocasse no meu cabelo 

ou teríamos um problema. Não satisfeita, ela tentou tocar o quimono que eu 

estava usando. Nesse dia, fui atingida de forma muito brutal pela percepção nua 

e crua de que, mesmo na posição de professora universitária, meu corpo ainda 

era visto como um território a ser invadido. 

 Como sempre, em momentos de crise, me voltei para o pensamento 

feminista negro em busca de suporte. E percebi que minha beleza e meu cuidado 

estético nunca seriam suficientes para a hierarquia universitária, mas que 

deveriam me fazer bem e impactar onde mais me importava: a sala de aula.  

Foi em um desses momentos formativos que ouvi de uma estudante que 

minha forma de ministrar aula é “teatral”: citou as roupas com tecidos fluídos e 

leves, os movimentos pela sala de aula, os cabelos soltos e a forma de explicar 

um conteúdo como se contasse uma história. Registrei a experiência no meu 

diário de docência e fiquei tão emocionada com aquilo que lembrei 

imediatamente dela, bell hooks, pois ela nos diz que:  



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 261  

 

Ensinar é um ato teatral. E é esse aspecto do nosso trabalho 
que proporciona espaço para as mudanças, a invenção e as alterações 
espontâneas que podem atuar como catalisadoras para evidenciar os 
aspectos únicos de cada turma (hooks, 2013, p. 21).  

 

Conviver com docentes negras, conversar com as três mulheres e ser 

colega de trabalho de uma professora negra engajada tem me mostrado cada 

vez mais o que Ayó pontua: que a beleza é um elemento fundamental da 

docência afro-feminina. E que essa beleza vai além de uma noção estética: tem 

a ver com a nutrição do nosso corpo e da nossa mente por completo. É não 

negar o cuidado, o descanso, não ter medo de pedir ajuda. Assumir nossos 

cabelos, desfilar com nossas roupas coloridas ou respeitar as sextas-feiras, em 

que se usa branco nas religiões de matriz africana.  

Por fim, a dimensão corporal na pedagogia feminista negra é sobre 

recuperação, autocuidado — como nos ensinou Audre Lorde (2019) —, 

autoamor (hooks, 2022) e acolhimento. Rosa Negra é assertiva quando pontua 

que:  

 

Enfim, percebi isso, que nós precisamos, nós entendemos, nós 
fomos sempre educadas pra ser muito rigorosas com a gente mesma. 
Muito rigorosas. E a gente entender que a gente precisa desse 
relaxamento pra o bem do nosso corpo, pra o bem da nossa mente 
(Rosa Negra, 2024).  

 

A pedagogia feminista negra, que fundamenta nossa docência afro-

feminina, não descarta a importância de reconhecermos e anunciarmos a 

presença dos nossos corpos para além da sexualização ou opressão. Plurais e 

diversas, as docentes negras engajadas têm negado a pretensa dissociação 

entre a intelectualidade e a corporeidade, pois nossas ancestrais vieram de 

lugares onde o tambor, a dança e a oralidade sustentavam o cotidiano. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 



 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 262  

No decorrer deste artigo, trouxe à discussão a dimensão da estética e do 

corpo na Pedagogia Feminista Negra, uma concepção de educação 

fundamentada a partir das experiências, saberes e práticas de mulheres negras. 

Utilizando o operador teórico da Escrevivência (Evaristo, 2020), recuperei as 

narrativas de três professoras negras do ensino superior que participaram da 

minha pesquisa na ocasião do mestrado, no ano de 2024. Foram elas: Rosa 

Negra, Ayó e Ayana.  

Nas narrativas das professoras a dimensão da estética e da beleza 

emerge de diferentes formas, a citar: a questão do racismo e como isso afeta a 

autoimagem, no relato em que Rosa Negra rasgou sua própria foto; na 

valorização da estética negra no relato de Ayana e no reconhecimento da beleza 

como elemento da didática, por Ayó. Para as mulheres negras, abordar a estética 

é falar diretamente sobre o corpo negro, corpo esse que durante séculos foi 

perpetrado por violências que ainda insistem em nos atingir. E na sala de aula 

não seria diferente, principalmente ao abordar a práxis de sujeitos que, para a 

academia ocidental e excludente, não deveriam ocupar o lugar de professora 

universitária.  

Entretanto, com o fundamento da Pedagogia Feminista Negra, é possível 

conjecturar e dar vida a práticas que reconhecem o corpo como elemento 

importante na sala de aula e que não existe hierarquia entre ser um corpo que 

pensa e um corpo que sente.  

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.  

BERTH, Joice. Empoderamento. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019.  

BRASIL. LEI Nº 12.711, DE 29 DE AGOSTO DE 2012. Dispõe sobre o ingresso 

nas universidades federais e nas instituições federais de ensino técnico de nível 

médio e dá outras providências. Disponível em:  



      

 

Gabriele da Silva Antunes 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 263  

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacaonsf/Viw_Identificacao/lei%2012

.711-2012?OpenDocument.   Acesso em: 20 set. 2023.    

BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 

(Inep). Censo da Educação Superior 2016. Brasília, DF: Inep, 2017. 

BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 

(Inep). Censo da Educação Superior 2023: notas estatísticas. Brasil, DF: Inep, 

2024.  

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência 

e politica de empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019. 

EVARISTO, Conceição. A Escrevivência e seus subtextos. In: Escrevivência: a 

escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. DUARTE, 

Constância Lima, NUNES Isabella Rosado (Org). 1. ed., Rio de Janeiro: Mina 

Comunicação e Arte, 2020.  

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas 

lutas por emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017.  

GONZALEZ, Lélia. RIOS, Flavia (Org.). Por um Feminismo Afro-Latino-

Americano: Ensaios, Intervenções e Diálogos. 2020, Rio Janeiro: Zahar. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 

São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017.  

HOOKS, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. São Paulo: Elefante, 

2022.  

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio 

de Janeiro: Cobogó, 2019.  

LORDE, Audre. Os usos da raiva: mulheres negras reagem ao racismo. In: Irmã 

Outsider: ensaios e conferências. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

PINHO, Carolina. Pensamento feminista negro como orientação teorico-

metodologica de uma pedagogia revolucionaria. In: PINHO, Carolina; 

MESQUITA, Tayna (Org). Pedagogia feminista negra: primeiras aproximações. 

São Paulo: Veneta, 2022. 

 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacaonsf/Viw_Identificacao/lei%2012.711-2012?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacaonsf/Viw_Identificacao/lei%2012.711-2012?OpenDocument


 

 

“PROFESSORA, A SENHORA TEM UM QUÊ DE TEATRAL”: Corpo e estética na pedagogia feminista negra. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 264  

 

Gabriel da Silva Antunes 

 

Moradora do grande Mucuripe. Neta da 
dona Raimunda Amaro da Silva. Ciclista. 
Pedagoga feminista negra. Graduada em 
Pedagogia pela Universidade Estadual do 
Ceará (UECE). Professora temporária do 
Curso de Pedagogia da Universidade 
Estadual do Ceará. Mestra pelo programa 
de Pós Graduação Interdisciplinar em 
Humanidades da Universidade da 
Integração Internacional da Lusofonia 
Afro-brasileira (MIH/UNILAB). 
Coordenadora e fundadora do Coletivo 
Mapinduzi - Grupo de estudos e 
pesquisas sobre pedagogias feministas 
negras. Coordenadora de Comunicação 
na Rede Internacional de Pesquisas em 
Pedagogia Feminista Negra (RIPFN) 

Nível Superior – CAPES.  

 

Currículo Lattes:  

http://lattes.cnpq.br/5193924085316983  

 

 

http://lattes.cnpq.br/5193924085316983

