
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 

    Karla de Paula Carvalho 
Universidade Federal de Minas Gerais / UFMG  

 psicologakarlacarvalho@gmail.com 
 

Paula Rita Bacellar Gonzaga 
Universidade Federal de Minas Gerais / UFMG  

paularitagonzaga@gmail.com 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“SER MULHER, SER 
TERRITÓRIO PRÓPRIO”: 

Contribuições Interseccionais 
Para A Práxis da Psicologia 

Comunitária a partir da rede 
Feminista de Mulheres Negras 

no Aglomerado Da Serra-BH 
__________________________  

RESUMO 

Este artigo discorre sobre o movimento organizado 
da ColetivA Mulheres da Quebrada, e o seu olhar 
sofisticado para a construção de uma rede 
feminista de solidariedade no Aglomerado da 
Serra, BH. Analisamos algumas problemáticas 
relacionadas ao acesso, às violências institucionais 
e às arbitrariedades de uma Unidade Básica 
Saúde, localizada no território. E, em contrapartida, 
apresentamos as práticas das Mulheres da 
Quebrada, que podem servir como referência para 
as políticas públicas. Concluímos que as ações 
coletivas, têm contribuído para uma prática psi 
fundamentada nas epistemologias negras, tendo o 
princípio do espelho de Oxum como um condutor 
da reexistência e da afirmação de outras imagens 
auto reflexivas de mulheres negras. 
 
Palavras-chave: Mulheres Negras; Saúde Mental; 
Psicologia Social Comunitária; 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:psicologakarlacarvalho@gmail.com


 
 

“BEING A WOMAN, BEING 
ONE’S OWN TERRITORY”: 

Intersectional Contributions To 
The Praxis Of Community 

Psychology From The Feminist 
Network Of Black Women In 

The Serra Glomerado-BH 
_________________________ 

ABSTRACT 

This article examines the organized movement of 
ColetivA Mulheres da Quebrada and its 
sophisticated perspective on building a feminist 
solidarity network in the Aglomerado da Serra, Belo 
Horizonte. It analyzes issues related to access, 
institutional violence, and the arbitrary practices of 
a local Primary Health Care Unit. In contrast, it 
highlights the practices developed by the Mulheres 
da Quebrada, which may serve as valuable 
references for public policy. The study concludes 
that these collective actions contribute to a 
psychological praxis grounded in Black 
epistemologies, with the principle of Oxum’s mirror 
guiding processes of reexistence and the 
affirmation of self-reflective images of Black 
women. 
 
Keywords: Black Women; Mental Health; 
Community Social Psychology; 
The following article aims to analyze the Brazil.



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 179  

Introdução 

Este artigo discorre sobre o movimento organizado da ColetivA1 Mulheres 

da Quebrada, e o seu olhar sofisticado para a construção de identidades 

coletivAs e a rede feminista de solidariedade no Aglomerado da Serra, BH. Aqui 

defendo a tese de que este olhar diferenciado pode servir como referência para 

as políticas públicas, dada sua relevância local e frente às ineficiências 

institucionais. As conclusões são embasadas em três cenas, construídas a partir 

de encontros com profissionais de uma Unidade Básica de Saúde e ações 

conjuntas com a ColetivA. A análise se baseia em intervenções psicossociais 

desenvolvidas na pesquisa de mestrado no âmbito do Projeto de extensão “Ser 

Mulher, Ser Território: articulações entre a Coletiva Mulheres da Quebrada - BH, 

a Psicologia Comunitária e o Feminismo Negro”.  

A parceria e a articulação de saberes junto à ColetivA parte da premissa 

da Psicologia Social Comunitária que, segundo Monteiro (1984), aposta na 

centralidade do poder na própria comunidade. Desse modo, imbuídas dessa 

práxis, as articulações desenvolvidas só foram possíveis por interpelações feitas 

pelas lideranças, ao criticarem a historicidade das universidades em apropriar 

dos saberes das classes populares em seu lugar de poder-saber, sem 

consentimento e sem considerar o impacto negativo que gera na vida das 

pessoas. Isso, sobretudo, de povos racializados, lidos por uma ótica 

desumanizante como “objetos de pesquisa” e, portanto, passíveis de serem 

expropriados de seus saberes. Movimento esse que Grosfoguel (2016) 

denominou de uma lógica extrativista epistêmica, um saque e expropriação que 

vem ocorrendo desde a época colonial até o neocolonialismo neoliberal de 

nossos dias. Nesse sentido, a articulação ocorreu pensando nas aproximações, 

como o fato de a coordenadora do Projeto de extensão ser uma mulher negra, o 

que possibilita a troca entre sujeitas que se percebem como semelhantes, por 

vivenciarem, ainda que com distinções, marcas comuns da violência colonial 

(Gonzaga, 2019). 

                                                           

1 A ColetivA utiliza a demarcação da letra -A- maiúscula para reafirmar o protagonismo que as mulheres 

possuem na construção do território-rede. 

 

https://www.zotero.org/google-docs/?yxpBEh


 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 180  

 Para fundamentar a tese de que as práticas sofisticadas da ColetivA 

servem como referência para as políticas públicas, construo neste texto algumas 

análises situacionais produzidas a partir de cenas vivenciadas no projeto de 

extensão e na pesquisa, registradas por meio de diário de campo. Em síntese, 

analiso os relatos de violência interpessoal e institucional, as arbitrariedades da 

rede de políticas públicas, em especial a de saúde, e os impactos na assistência 

e na garantia de direitos, e o fortalecimento do espaço da ColetivA como uma 

rede feminista de solidariedade, promotora de acolhimento e de afirmação 

política. 

Para afirmar as estratégias de luta, articulação e cuidado contra 

hegemônicas das mulheres negras, e suas contribuições para a construção de 

uma agenda política transformadora nas políticas públicas, este trabalho se 

fundamenta nas contribuições teórico-metodológicas de intelectuais negros e da 

psicologia comunitária, em interface com o feminismo negro, incluindo suas 

noções de solidariedade, democracia, (in)justiça e ativismo comunitário (Adrião 

e Fine, 2015). A intenção é dialogar a partir de bases epistêmicas que articulam 

teoria, metodologia e prática política visando à transformação social (Santos, 

2022). Em um exercício de honestidade científica, assume-se a não 

neutralidade, com análises permeadas por exercícios reflexivos. A aposta é que 

a pertença étnico-racial, política e epistemológica espelha a pesquisa-ação 

comunitária — uma metodologia que considera o conhecimento e a ação coletiva 

sobre a realidade, possibilitando problematizações e deslocamentos que geram 

respostas para o campo teórico e movimentos comunitários de mulheres. Trata-

se de uma perspectiva situada (Haraway, 1995) e reflexiva, que se opõe à 

indústria de extração de dados (Adrião e Fine, 2015). 

A Psicologia, ao longo de sua história, também desconsiderou as 

reverberações do racismo nos modos de subjetivações e na saúde mental da 

população negra, ao alavancar somente a classe e desconsiderar outros 

marcadores sociais como raça e outros saberes como afropindorâmicos no 

cuidado em saúde (Santos, 2022). Desse modo, as análises produzidas aqui têm 

como finalidade a suspensão dos modelos hegemônicos de produção de 

conhecimento (Nogueira, 2020), largando mão de métodos que visam somente 



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 181  

a apropriação (Fanon, 2008). Assim será possível desintoxicar as subjetividades 

colonizadas, tornar vulneráveis os cânones da psicologia, e apontar suas 

limitações epistemológicas. Pensar a psicologia a partir da agência do povo 

negro (Santos, 2023) e das contribuições teóricas do feminismo negro articulada 

na práxis da psicologia comunitária, reconhecendo o paradigma sujeito-

sociedade da psicologia social, almejando a coletividade e a ancestralidade 

como caminhos para curar a negritude dos efeitos do racismo (Santos, 2019; 

Gonzaga et al, 2023). 

Dessa maneira, ancoramos na proposição da metodologia do encontro, 

que Gonzaga (2019) nos referenda em sua tese de doutoramento. Para a 

intelectual, ainda que tenhamos sido forjadas na subalternidade, o encontro de 

mulheres produz fissuras no sistema de gênero moderno-colonial (Lugones, 

2014) e provocam efeitos abebénicos, referenciado no abebé dourado de Oxum. 

Para Gonzaga (2019), é pelo reflexo que nos reencontramos umas com as outras 

e nos reconhecemos como corpo coletivo, ancestralmente majestoso, 

reverberando o desejo e a força para lutar pela vida. O que nos faz pensar que 

o efeito abebénico produz disrupturas temporais e universalistas, ao espelhar as 

mulheres que vieram antes de nós, como as nossas mães e avós e aquelas que 

ainda irão pisar solos férteis, nutridos pelas mulheres que lideram suas 

comunidades contra as desigualdades sociais (Gonzaga, 2019).  

Ancorada na metodologia do encontro, a proposta interventiva foi 

construída de forma coletiva com a equipe da ColetivA, por meio de reuniões 

regulares que expressaram um compromisso com a horizontalidade, a 

corresponsabilidade e a reflexividade crítica do lugar ocupado pelas 

pesquisadoras (Neves e Nogueira, 2005). As intervenções psicossociais em 

grupo, tiveram como foco a saúde mental de mulheres negras e periféricas, 

ancoradas na valorização do autocuidado pela afirmação de si (Berth, 2019). 

Inspirada em autoras como Collins (2022), Hooks (1995) e Lorde (2019), a 

pesquisa compreendeu o cuidado como construção de redes protetivas e 

afetivas, buscando a promoção de espaços seguros e coletivos de partilha, 

resistência e transformação. A metodologia adotada reconhece às mulheres 

como sujeitas de saber, promovendo ações que articulam escuta, afeto e 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 182  

enfrentamento ao racismo heteropatriarcal, sem incorrer em posturas 

salvacionistas (Queiroz e Prado, 2018). Entre 2022 e 2024, foram realizados 22 

encontros grupais, sendo os três últimos dedicados à devolutiva dos resultados, 

em consonância com o compromisso ético-político e de coparticipação 

estabelecido desde o início da pesquisa. Os diários de campo foram utilizados 

como instrumentos analíticos e políticos (Nascimento e Lemos, 2020) 

possibilitando o registro de experiências e afetos ao longo da pesquisa. Esses 

registros contribuíram para uma escrita reflexiva, alinhada à escuta situada e 

orientada à transformação social (Borges, 2022; Queiroz e Toneli, 2023). 

“Ser Mulher, Ser Território Próprio”: a identidade ColetivA das Mulheres da 
Quebrada 

Pensando no protagonismo das mulheres do Aglomerado da Serra que 

as lideranças Scheylla Bacelar, Sandra Sawilza e Simone Silva fundaram a 

ColetivA em 2018. A ColetivA propõe ser uma rede de integração sociocultural, 

que visa construir e ressignificar a identidade da mulher negra por meio da arte, 

do afeto e do cuidado entre mulheres. Propõe formar redes de apoio, ser suporte 

mútuo, e debater sobre os atravessamentos de serem mulheres periféricas, por 

meio de oficinas e intervenções psicossociais (Mulheres da Quebrada, 2021). A 

ColetivA pensa a ação comunitária para além de um espaço de convivência, mas 

de sustentação de experiências, um espaço de elaboração do sofrimento da 

humilhação social e, por essa razão, espaço que articula transformações 

psíquicas a formas de atuação política conscientes e organizadas (Svartman e 

Silva, 2016). 

No documentário “Ser Mulher, Ser Território Próprio”, produzido pela 

ColetivA, uma das mulheres, residente no Aglomerado da Serra, ao ser 

perguntada “Qual é o seu território?” fala da importância de “Sabermos onde 

pisamos, onde estamos, de onde viemos, e para onde queremos ir. Precisamos 

reconhecer território próprio”.2 Já a “quebrada” é definida pelas mulheres que 

protagonizam o documentário enquanto “espaço de encontros, trocas, vivências 

múltiplas nas esquinas, nos becos, nos pontos de ônibus, nas ruas. Um espaço 

                                                           
2 Fala conferida por uma participante do documentário “Ser mulher, ser território próprio.Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=xEdskUgBo58. 

https://www.youtube.com/watch?v=xEdskUgBo58


      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 183  

potente de diálogos feministas, de sororidade, de empoderamento” (Mulheres da 

Quebrada, 2021). 

Conforme Hooks (2019), a "quebrada" desestabiliza as noções de 

margem e centro, oferecendo uma perspectiva única de "fora para dentro" e de 

"dentro para fora". Embora o racismo force a marginalização, a margem se torna 

um espaço de resistência e criação de "mundos possíveis", indo além da 

privação. Assim, a ColetivA questiona a dicotomia centro-margem ao revelar 

complexidades situacionais e relacionais. Reconhecendo que a periferia possui 

seus próprios "centros", saberes e intelectualidades, a ColetivA empodera a luta 

das mulheres negras no Aglomerado, valorizando suas realidades e 

peculiaridades para uma compreensão mais ampla das opressões estruturais 

(Hooks, 2020). 

A ColetivA tem como lema a retomada de saberes ancestrais, com uma 

relação indissociável entre corpo e território. Adotam uma perspectiva 

afropindorâmica da saúde mental, reconhecendo que o corpo, marcado por 

questões ontológicas de raça e gênero, é palco de violências — transformando-

o em "corpo sem mente ou corpo trabalho" (Hooks, 2013) e alvo de feminicídios, 

LGBTfobias e etno-genocídios (Núñez, 2019). Essa visão desafia dicotomias 

eurocêntricas coloniais como saúde/doença e mente/corpo (Fanon, 2002). 

Sua abordagem de cuidado AFROcentrada impulsiona o enegrecimento 

da psicologia (Gonzaga, 2019; Solaterrar, 2021). Isso implica reconhecer o 

racismo como causa de sofrimento psicossocial, exigindo um giro epistemológico 

onde a promoção da saúde mental da população negra se dá pela reconstrução 

comunitária e da memória ancestral (Santos, 2019). Ao valorizar o corpo, a 

ColetivA articula o conhecimento a partir de uma localização de si, reinventando 

um projeto político humanista (Bernardino-Costa e Grosfoguel, 2016) através da 

corporalidade amefricana (Gonzalez, 2020). 

Cena 1: A fragilidade das políticas públicas e as práticas universalizantes 
que excluem e violentam mulheres negras 

As políticas públicas são definidas por um conjunto de programas, ações 

e decisões tomadas pelas diferentes esferas de poder (federal, estadual e 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 184  

municipal), que afetam todos os cidadãos (FIOCRUZ, 2020). No Brasil, a única 

política pública implementada de forma inconsistente e irretocável, desde a 

abolição da escravatura, é o genocídio da população negra e indígena (Tavares, 

2020). Desse modo, as disparidades raciais na saúde e a conjuntura desigual de 

acesso às políticas públicas, podem ser compreendidas pelo que Carneiro 

(2005) conceituou de o “dispositivo da racialidade”, que explica as iniquidades 

sociais e em saúde da população negra (Carneiro, 2005).  

Tendo em vista as barreiras para acessar as políticas do território do 

Aglomerado, principalmente, por falta de informações a respeito do 

funcionamento da rede, foi firmada uma parceria com o projeto de extensão, 

surgindo a proposta de realizar um mapeamento da rede e do fluxo de 

referenciamento dos serviços de saúde, assistência social e segurança pública 

a fim de levar informações sobre serviços dos quais elas/es têm direito. Após 

estruturar a proposta e nos munir com um protocolo de entrevistas e resguardos 

éticos, realizamos reuniões com alguns serviços no território. Em uma reunião, 

no centro de saúde, tivemos contato com falas que elucidam bem a fragilidade 

das políticas públicas e as práticas universalizantes que excluem e violentam 

pessoas negras, principalmente mulheres negras, que são as que mais utilizam 

os serviços. 

Logo que nos aproximamos do centro de saúde nos deparamos com pessoas em 
situação de rua às voltas da unidade. Quando chegamos na unidade, havia um homem 
negro – na faixa etária de quarenta anos – caído inconsciente na porta do serviço. Para 
acessar o local, tantos os usuários, assim como nós, tiveram que passar por cima dele. 
Ao chegar na recepção avistamos uma mulher discutindo com a recepcionista, indignada 
com o serviço e a falta de profissionais. Realizamos a reunião com a gerente e a 
assistente social, ambas mulheres brancas, que não residem no território. A gerente 
inicia dizendo que o aglomerado apresenta os maiores índices de feminicídio da américa 
latina, e acrescenta que a violência atinge todas as classes, raças e gêneros. Ao ser 
perguntada sobre o acesso e permanência dos usuários nos serviços, responde que é 
baixo, seguido de um discurso culpabilizante dos usuários, dizendo que é pelo fato de 
“serem pessoas envolvidas com o tráfico, analfabetas e cômodas”. A vacinação também 
não atinge a meta e culpa os pais por serem negligentes com os filhos. Relata que só 
fazem busca ativa, somente quando solicitada pelo médico, e complementa dizendo que 
a responsabilidade é dos usuários irem até a unidade. Não atende o usuário sem que 
ele esteja com a identidade em mãos. Ambas terminam a reunião dizendo que se sentem 
orgulhosas de suas trajetórias profissionais no território. (Diário de Campo, 30 de 
novembro de 2022). 

Ao ouvir a gerente, minha atenção voltou para o percurso que fizemos até 

encontrá-la. Logo pensei o que teria dito àquele homem caído no chão e àquela 

senhora indignada com a falta de profissionais. A invisibilização do racismo, 



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 185  

perpetrada pela branquitude, universaliza sua experiência e projeta no "outro" 

aquilo que não se assume, protegendo seu modelo narcísico (Bento, 2002; 

Schucman, 2012). Contrariando a fala da gerente, dados do Fórum Brasileiro de 

Segurança Pública (FBSP) de 2023 mostram 722 feminicídios no Brasil, com 

mulheres negras representando 62% das vítimas. Já em 2024 houve um 

aumento de 0,7% nos casos de feminicídio, revelando que 63,6% das vítimas de 

feminicídio eram negras. Também aponta a população negra como a que mais 

morre em confrontos policiais. O pacto da branquitude nega a luta pelo direito à 

existência, mantendo uma concepção de sujeito desracializado e universal 

(Bento, 2002), o que impede a discussão sobre as dimensões do privilégio racial 

(Schucman, 2012). 

O racismo precariza o trabalho e, por meio da diferenciação racial, molda 

o acolhimento e as intervenções nos serviços socioassistenciais, seguindo uma 

lógica universalizante (Carneiro, 2005). O poder público negligencia a violação 

de direitos da população negra, falhando em compreender a diversidade de 

experiências e os marcadores raciais que implicam violências contra corpos 

negros. As políticas públicas falham ao não considerar metodologias que 

contemplem as intersecções de raça, classe, sexualidade e território, essenciais 

para mulheres negras e periféricas (Akotirene, 2019). 

Na formulação de políticas de saúde e combate à violência contra a 

mulher, conteúdos interseccionais e do feminismo negro foram ignorados 

(Akotirene, 2019). Considerando que racismo e sexismo marcam 

diferencialmente o exercício de direitos (Werneck, 2010), mulheres negras têm 

criticado o feminismo por reproduzir racismo, e o movimento negro por seu 

machismo, ao focar em experiências masculinas (Bairros, 2020; Akotirene, 

2019). A experiência de "forasteiras" permitiu às mulheres negras 

compreenderem o racismo heteropatriarcal (Collins, 2019), o que gerou 

"fraturas" (Lugones, 2014) ao enegrecer a agenda feminista e sexualizar a do 

movimento negro. Isso revelou a insuficiência teórica e política do feminismo 

para integrar sociedades multirraciais e pluriculturais, promovendo múltiplas 

perspectivas que diversifica as práticas políticas e exige reconhecimento das 

diferenças e desigualdades nas novas identidades coletivas (Carneiro, 2003). 

https://www.google.com/search?sca_esv=9cc9d8b9600304b9&cs=1&sxsrf=AE3TifNZWVs7T358AYQiRlRvQXx2oaTbrw%3A1753829219586&q=F%C3%B3rum+Brasileiro+de+Seguran%C3%A7a+P%C3%BAblica&sa=X&ved=2ahUKEwj8yOv8kuOOAxXMqpUCHSsyOSwQxccNegQIAhAB&mstk=AUtExfDBlfnfh_JA0eHfhRQE1psIgebDltDyAAsDQS-j12OAYgCo-lJtRuBsICUeoASVfynX-u56wRqgTx-GsayvItkWULkAqTAqT5FYMbHRqzw3SxJ2c-A2CQqy8dSfc-425AUFrfVdULWPU6z08a3qYu8_eHFitpiuK-e2fafVW9GJszBuB3d1SlBiga2dv0p1ZDMozC4-6464NNCsZcMIZMafaxZOMUuTi7egeoFt_WIBcXywpffTGanj5ZKet8z7ZXdAAbS5B2NkU-mG4shffVJf&csui=3
https://www.google.com/search?sca_esv=9cc9d8b9600304b9&cs=1&sxsrf=AE3TifNZWVs7T358AYQiRlRvQXx2oaTbrw%3A1753829219586&q=F%C3%B3rum+Brasileiro+de+Seguran%C3%A7a+P%C3%BAblica&sa=X&ved=2ahUKEwj8yOv8kuOOAxXMqpUCHSsyOSwQxccNegQIAhAB&mstk=AUtExfDBlfnfh_JA0eHfhRQE1psIgebDltDyAAsDQS-j12OAYgCo-lJtRuBsICUeoASVfynX-u56wRqgTx-GsayvItkWULkAqTAqT5FYMbHRqzw3SxJ2c-A2CQqy8dSfc-425AUFrfVdULWPU6z08a3qYu8_eHFitpiuK-e2fafVW9GJszBuB3d1SlBiga2dv0p1ZDMozC4-6464NNCsZcMIZMafaxZOMUuTi7egeoFt_WIBcXywpffTGanj5ZKet8z7ZXdAAbS5B2NkU-mG4shffVJf&csui=3


 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 186  

Crenshaw (1989) cunhou o termo interseccionalidade para descrever a 

colisão entre estruturas e identidades (raça, classe, nação e gênero). Conceito 

que serve para instrumentalizar ferramentas analíticas para superar 

silenciamentos teóricos e metodológicos decorrentes do apagamento linguístico 

da colonização (Akotirene, 2019). Complementarmente, Crenshaw (2002) 

introduz os conceitos de super-inclusão e sub-inclusão, que revelam 

epistemicídios causados pela centralidade exclusiva de gênero ou raça 

(Akotirene, 2019). 

A super-inclusão refere-se à imposição desproporcional de um modo 

específico a um subgrupo, como quando o feminismo universaliza experiências 

femininas ignorando raça, ou quando o movimento negro centraliza a questão 

racial nas vozes masculinas, invisibilizando pautas de mulheres negras como 

saúde sexual, reprodutiva e aborto. Isso impede políticas públicas assertivas que 

acolham subgrupos vulneráveis. Por outro lado, a sub-inclusão ocorre quando 

problemas enfrentados por mulheres subordinadas não são percebidos por não 

afetarem as experiências de grupos dominantes, a exemplo da esterilização 

compulsória de mulheres marginalizadas, que não atinge mulheres ricas 

(Akotirene, 2019). 

Na cena, ao considerar os baixos indicadores da unidade e ao analisar os 

discursos “eles são pessoas envolvidas com o tráfico, analfabetas e cômodas” 

e, “eu sinto orgulho da minha trajetória profissional no território”, nota-se a recusa 

em admitir que não tem conseguido efetivar um trabalho de qualidade, e, para 

não admitir, projeta no/a outro/a o que teme reconhecer em si mesma (a 

negligente, irresponsável, violenta), colocando os usuários na posição de 

antagonistas (traficantes, analfabetos, cômodos) o que mantém a branquitude 

como a parte boa que trabalha para salvá-los (Kilomba, 2020). 

Jiménez-Lucena (2014) argumenta que relações racistas/coloniais 

higienistas são reproduzidas em serviços de saúde: profissionais, imbuídos de 

uma subjetividade racista institucional, veem mulheres não-brancas como 

inferiores, desinformadas, dependentes, irracionais e hipersexualizadas. As 

mulheres negras são infantilizadas, silenciadas (Gonzalez, 2020) e compelidas 

a peregrinar pelos serviços públicos (Leal et al. 2017). Lugones (2008) 



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 187  

complementa que, mesmo entre mulheres, a solidariedade é inviável devido à 

lealdade ao sistema de gênero colonial, que impõe um modelo único de mulher 

(branca e cis-heterossexual), excluindo a maioria das usuárias do SUS 

(Gonzaga, 2022). 

Enquanto as políticas do Aglomerado silenciam as intersecções, as 

Mulheres da Quebrada organizam uma prática de promoção de saúde mental 

nos becos encruzilhados (David, 2022) com a articulação de saberes e práticas 

coletivas de resistência, considerando as intersecções territoriais, geracionais, 

raciais, de gênero e classe para potencializar suas ações (Borges, 2013; 

Mayorga, 2014). Consoante a isso, em um dos encontros do Gotas de Cuidado, 

cujo tema foi “cuidado em saúde", compartilhamos nossas perspectivas e 

estratégias de cuidado, um espaço seguro para que as mulheres 

compartilhassem suas experiências nos serviços de saúde e outros saberes 

ancestrais: 

Suas falas foram sobre não serem bem acolhidas pela equipe e que muitas vezes não 
frequentam a unidade por conta dessa questão. Ouvimos das lideranças que muitas 
pessoas deixaram de frequentar a unidade por terem sofrido violência racial e diversas 
negligências. Em contrapartida, as mulheres trouxeram suas estratégias ancestrais de 
cuidado e saberes culturais sobre ervas, raízes, simpatias, chás medicinais e 
alimentação. Em todos os relatos elas demonstram que foram tratadas de modo 
culpabilizante pelos profissionais, e principalmente interpeladas quando relataram algum 
chá para uma infecção e para dores. (Diário de Campo, 19 de outubro de 2022). 

Santos (2019) propõe enegrecer a psicologia ao resgatar as práticas de 

cuidado de terreiros e comunidades conectadas à natureza, que o racismo não 

erradicou. Nesse contexto, o grupo foi mobilizado a refletir sobre a saúde 

hegemônica biomédica versus saberes tradicionais, enfatizando a participação 

social como premissa dos movimentos sociais (Rolim e Sampaio, 2013). 

Destacamos a importância de acessar os serviços do SUS e outras políticas 

públicas, pois é um direito constitucional, e seu acesso equitativo e longitudinal 

deve ser reivindicado para garantir sua efetividade (Tavares, 2020). Também 

ressaltamos a riqueza e o valor dos saberes que as mulheres cultivam e 

transmitem, configurando-se como práticas de cuidado em saúde que não 

devem ser menosprezadas. 

 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 188  

Cena 2: As iconografias3 das mulheres negras, políticas públicas e o 
mercado de trabalho 

 

Retomando a reunião com o centro de saúde, a gerente, ao ser 

questionada sobre os baixos índices de exames preventivos e pré-natais 

comparados às metas do Ministério da Saúde, voltou a culpabilizar as mulheres. 

Quando perguntada sobre a oferta de métodos contraceptivos, ela afirmou que 

a unidade aplica apenas o anticoncepcional injetável, justificando que as 

mulheres "não têm capacidade de administrar o método, pois esquecem de 

tomar a pílula". Durante a reunião, abrimos espaço para a gerente descrever a 

relação entre o território e o serviço, e ela respondeu: 

A gerente inicia sua fala nos perguntando se somos “as mulheres da quebrada", 
denotando um tom pejorativo. Segue dizendo o que pensa sobre as pessoas do território: 
“Eles não querem cuidar da saúde, a gente não é CRAS, e eles são uma população 
acomodada, a gente agenda e eles não vêm”. “O tráfico mudou o perfil do território, mas 
é indiferente ser rico, branco, negro e Lgbt+ aqui no aglomerado”. “Aqui tem muitas 
pessoas usuárias de drogas com transtornos mentais, mas eles não aderem ao 
tratamento psiquiátrico”. “Eles não têm noção sobre suas vulnerabilidades”. (Diário de 
Campo, 30 de novembro de 2022). 

Cerca de um ano depois, em um dos encontros psicossociais que 

abordava a temática do cuidado em saúde, volto a perguntar às mulheres sobre 

como tem sido suas relações com os centros de saúde: 

Ao questioná-las sobre a qualidade dos serviços e o que precisa melhorar elas 
responderam: falta atenção e acolhimento aos pacientes, péssima recepção, falta de 
informação e de medicamentos; espera longa por atendimento; limite diário de 
atendimento; e péssima estrutura da unidade. Não conseguem agendar consultas pela 
falta de profissionais, e ou pela alta rotatividade de médicos e psicólogas. Suas questões 
de saúde se estendem até uma gravidade e assim elas procuram a Unidade de Pronto 
Atendimento (UPA), que fica fora do território. Contam que peregrinam com seus filhos 
adoecidos em busca de atendimento por vários dias. E não fazem os exames 
preventivos porque não se sentem seguras com as profissionais. (Diário de campo, 29 
de novembro de 2023). 

A hegemonia branca e o histórico da psicologia no que diz respeito à 

negação das desigualdades raciais e à sua predominância majoritariamente 

feminina e branca, sustenta-se na distância entre nós e elas (Mayorga, 2013), 

instaurando sobre os corpos femininos de mulheres não brancas as 

desigualdades de gênero (Jimenez-Lucena, 2014). Na fala da gerente, podemos 

                                                           
3 A iconografia abrange o estudo de trabalhos imagéticos como estátuas, pinturas, retratos etc. A origem da 

palavra surgiu a partir da junção de dois termos gregos, "eikon" = "imagem" e "graphia" = "escrita", 

significando literalmente "a escrita da imagem". 



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 189  

ver a marca da diferença pela sua constante afirmação do “eles”. A lógica 

ocidental cria categorias fixas em que “eles” são o (a) outro (a) corporificado (a), 

generificado (a) e racializado (a) (Oyěwùmí, 2021).  A superioridade branca só 

se sustenta quando transforma a diferença em desigualdade, assim, mesmo a 

gerente sendo uma mulher, nunca vai se enxergar na outra. A diferença tem sido 

o paradigma principal da submissão das mulheres sob uma ordem violenta e 

paternalista, e as instituições sociais são as maiores reprodutoras dos discursos 

de saber e de autoridade (Gonzaga, 2019). 

Podemos ver na fala da gerente que o processo de redução ativa das 

imagens das mulheres negras vigora até hoje como práticas de colonialidade, o 

que tem relação direta com a ideologia da supremacia racial branca, tal como já 

apontava Aimé Césaire (1978). A branquitude, para se constituir como “pessoa 

do bem”, produz as iconografias das quebradas faveladas(os) e analfabetas(os), 

afinal, a favela é o lugar onde se despejam os detritos. O ato de nos perguntar 

se também somos “mulheres da quebrada” é para nos deixar circunscritas aos 

quartos de despejos, demonstrando o seu incômodo com a nossa presença 

(duas mulheres negras, mestranda e graduanda em psicologia). Quando a 

negritude sai da posição determinada socialmente pela supremacia branca, 

somos duramente repreendidas(os) (Hooks, 2020), colocadas(os) a todo custo 

naqueles lugares que, historicamente, temos sido designadas (os) (Oliveira, 

2020). 

A afro-americana Collins (2019) teorizou a respeito das imagens de 

controle, que são iconografias imobilizadoras que posicionam as mulheres 

negras nos arquétipos da subordinação, relacionada a uma ideia de obediência 

e subserviência. São as trabalhadoras domésticas (Figueiredo e Leite, 2021), as 

condicionadas ao matriarcado da miséria (Carneiro, 2003), as usuárias dos 

equipamentos públicos como os centros de referência de assistência social 

(CRAS) e (CREAS), e beneficiárias do Bolsa Família (PBF) e do Benefício de 

Prestação Continuada (BPC) (Oliveira et al, 2019). Todas essas são vistas como 

mulheres desviantes ao não apresentar os estereótipos da feminilidade branca 

e ao negarem reproduzir padrões de castidade, fragilidade, subserviência 

perante as figuras masculinas (Lugones, 2014; Collins, 2019; Bueno, 2020). 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 190  

Para justificar a exploração sexual das mulheres negras na escravidão, a 

cultura branca criou uma iconografia que as representava como altamente 

sexuais, com erotismo primitivo e desenfreado, simbolizando o sexo. Essa 

representação reforçava a ideia de que as negras eram apenas corpos, 

desprovidas de mente, posicionando seus corpos numa categoria cultural 

distante da vida mental (Hooks, 1995). Além disso, suas imagens 

frequentemente se vinculam a estereótipos de servilismo profissional e sexual 

(Gonzalez, 2020). Assim, são vistas como mulheres sexualmente agressivas, 

irracionais e que usam o corpo para lidar com a ordem social, sendo sempre 

associadas a corpos alienados, pobres e reprodutores (Collins, 2019; Bueno, 

2020). 

As mulheres negras têm buscado construir novos conceitos alinhados às 

suas necessidades e desejos nos diferentes cenários políticos (Werneck, 2009, 

p. 152). Elas resistem às imagens de controle, criando novas representações a 

partir de outros referenciais e de uma redefinição de si mesmas (Collins, 2019). 

As imagens de controle reforçam ideias sobre corpos, comportamentos e traços 

físicos, buscando suprimir sua subjetivação enquanto sujeitos de direitos 

(Bueno, 2020). Assim, as imagens funcionam como uma categoria analítica de 

resistência, oferecendo significados e ferramentas que apoiam a luta coletiva por 

emancipação e pela definição de nomes próprios que promovam sua inclusão 

em processos de transformação social, visando eliminar racismo, 

heterossexismo e violências históricas (Werneck, 2009). 

Outra problemática na cena é a fala: “eles não aderem ao tratamento 

psiquiátrico”. Compreendemos que esse é o discurso de saúde mental pela 

lógica da patologização, medicalização e institucionalização compulsória. Fanon 

(2008) destaca que o colonialismo e o racismo são centrais no adoecimento 

mental da população negra, com o racismo científico reforçando estereótipos de 

violência, resistência, loucura e inferioridade. As políticas de saúde mental, 

muitas vezes, não consideram a luta antirracista e feminista (Passos, 2017). O 

racismo e o sexismo afetam a vida das mulheres negras, contribuindo para altos 

níveis de estresse, ansiedade, depressão, retraimento social e dificuldades de 

autocuidado (Tavares, 2019). Além disso, há escassez de estudos 



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 191  

interseccionais na epidemiologia sobre mortes por suicídio de mulheres negras, 

evidencia a hierarquização racial na produção de conhecimento na área 

(Tavares, 2017; Passos, 2017). 

Desta forma, que, inspirada na concepção de comunidade da psicologia 

social comunitária de Monteiro (1984), que valoriza redes e lideranças ativas, a 

ColetivA defende a descentralização do cuidado em saúde mental, colocando-o 

na comunidade para atender às suas reais necessidades e promover identidades 

coletivas engajadas politicamente. Assim, o cuidado torna-se uma 

responsabilidade compartilhada na luta pela preservação da vida. 

Propomos um movimento de mulheres negras que busca uma política de 

saúde mental racializada e a superação do racismo institucional (Werneck, 

2016). Os territórios negros têm criado estratégias de cuidado, resgatando 

saberes marginalizados pela colonialidade (David, 2022), protagonizadas por 

mulheres negras que promovem saúde mental nas comunidades diante da 

violência dos espaços institucionais (Davis, 2019). Assim, o cuidado deve 

acolher as intersecções e subjetividades negras, promovendo emancipação e 

transformação social. Além disso, uma problemática identificada nos relatos da 

gerente é a falta de compreensão de que a maioria das usuárias trabalha durante 

o horário de funcionamento da unidade. A trajetória laboral dessas mulheres do 

Aglomerado inclui profissões como doméstica, diarista, auxiliar de serviços 

gerais, catadora de materiais recicláveis e cuidadora de idosos, ocupações 

historicamente destinadas a mulheres negras e pobres (Valeriano e Tosta, 

2022). 

Cena 3: A práxis da psicologia comunitária na promoção de saúde mental 
a partir do feminismo negro 

A práxis de promoção da saúde mental na psicologia comunitária, 

articulada às intelectuais negras que propõem ações comunitárias 

fundamentadas no feminismo e na interseccionalidade, favorece uma leitura 

reflexiva de si (Mayorga, 2014). A integração do cuidado em saúde mental às 

lutas antirracistas e feministas (Gonzaga et al., 2023) tem permitido às mulheres 

se auto representarem, construindo uma imagem autorreflexiva e 

compartilhando saberes comunitários, tradicionais, acadêmicos e políticos 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 192  

(Gonzaga, 2019; Figueiredo e Leite, 2021). Isso viabiliza estratégias de proteção 

da vida por meio de tecnologias ancestrais (Santos, 2015). Além disso, a 

retomada da memória e dos modos de cuidar na perspectiva amefricana, afro-

indígena e afropindorâmica baseia-se na equilibração da vida comunitária por 

meio de trocas, valores das tradições negras e indígenas, e na indissociabilidade 

entre cultura e natureza, promovendo a integração corpo-mente (Santos, 2019). 

Ouve-se sempre falar do feminismo, empoderamento, sororidade entre mulheres.  
Porém, é bem diferente quando se trata da quebrada, sendo que várias dessas mulheres 
passam por todos os tipos de faltas. Faltas de direitos, de afeto, de acessos, de trabalho, 
de saúde e outras tantas faltas.  Mesmo com tantas violências, essas mulheres 
continuam nos trabalhos diários para sustentar suas famílias.  Aí fica uma pergunta: qual 
é o momento em que elas se cuidam?  Quando elas recebem cuidado?  Movidas por 
esses questionamentos, reunimos ações para efetivar a existência da Coletiva (Mulheres 
da Quebrada, 2021). 

Carneiro (2003) e Curiel (2019) apontam que o feminismo branco 

ocidental é inconsistente, pois ignora as opressões específicas das mulheres de 

cor e a complexidade das relações de dominação. Assim, feministas negras 

desenvolveram uma crítica ao universalismo do conceito de mulher e do 

feminismo, propondo uma teoria baseada na experiência das mulheres negras 

(Davis, 2016; Hooks, 2019; Gonzalez, 2020). A práxis feminista negra valoriza a 

marginalidade das mulheres amefricanas, defendendo a liberdade na diferença 

e a solidariedade humana (Gonzalez, 2020). Esse movimento atua como uma 

contra hegemonia, buscando um novo projeto de humanização da sociedade e 

do conhecimento (Collins, 2019). 

Sojourner Truth 4protagoniza o feminismo negro ao se levantar, diante de 

um grupo organizado de mulheres e homens brancos, para questionar as 

reinvindicações das mulheres brancas na convenção anual do movimento de 

“mulheres”, em Akron, Ohio, em 1852. Ao questionar ‘não sou uma mulher?’, ela 

convoca a humanidade das mulheres negras, questiona o modo como são 

tratadas e a invisibilidades de suas lutas e particularidades. 

O ato de levantar-se contra o desprezo e o desrespeito dos Estados 

Unidos pelas mulheres negras, apontou que as mulheres brancas, em diferentes 

épocas, para conquistarem seus direitos, constituíram-se como um polo de poder 

                                                           
4 Isabella Baumfree é uma abolicionista afro-americana e ativista dos direitos da mulher, que adotou o nome 

Sojourner Truth (1797-1883), a partir de 1843.  



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 193  

e de violência (Werneck, 2009). Bairros (2020) afirma que o racismo não pode 

mais ser praticado sem contestação, pois emergem discursos contraditórios ao 

longo da história. Questionar “e eu não sou uma mulher?” representa um legado 

de luta e a construção de um feminismo que exige ação (Collins, 2019). Embora 

Sojourner Truth não tenha sido a única a denunciar o racismo, seu discurso abriu 

caminho para outras mulheres expressarem suas vozes, que continuam a 

denunciar a desumanização até hoje. 

Consoante a isso, em encontro que objetivava discutir as sobrecargas de 

trabalho das mulheres, questiono as mulheres se elas pedem ajuda quando 

necessitam: 

Uma senhora conta que já teve episódios dela carregando duas cestas básicas nas 
costas e ninguém ofereceu ajuda. Conta que repara nesses momentos onde ela não é 
vista como uma mulher que precisa de ajuda. Houve um episódio em que ela estava 
atravessando o sinal com material reciclável, e era uma carga pesada e os motoristas 
gritavam para ela atravessar muito rápido para não atrapalhar o trânsito. Diz que se 
sentiu mal e humilhada porque naquele momento era para terem ajudado ela, as 
pessoas deviam oferecer ajuda, como acontece com outras mulheres. Ela faz uma 
provocação a respeito do pedir ajuda, em que muitas vezes é dada a responsabilidade 
para elas fazerem isso, mas não necessariamente precisaria ela dizer que precisa, pois 
já está explícito: “Uma mulher carregando duas cestas básicas não precisa pedir ajuda”. 
Ela encerra sua fala dizendo: “eles querem é ver a gente pedindo ajuda, mas porque 
não oferecem?” (Diário de Campo, 01 de junho de 2023). 

Ao ouvir sua interpelação, fiquei pensando em inúmeros relatos de 

humilhação social que as mulheres do Aglomerado costumam trazer. Sua fala 

reflete o lugar social destinado às mulheres negras periféricas, o da 

invisibilidade, de não ser vista nem como mulher nem como humana, é um corpo 

trabalho, beneficiária das cestas básicas, que deve carregar e sustentar o peso 

da pobreza sozinha, assim como suportar suas dores. Ao referir a própria 

experiência de vida, mostrou como o racismo opera em nossa sociedade e 

determina a experiência das mulheres negras na divisão racial do trabalho 

(Gonzalez, 2020), “suportando perseguição, abuso físico e tortura” (Hooks, 2022, 

p. 253). 

Naquele momento, essa senhora escancara o projeto que forjou 

historiografias de apagamento e silenciamentos e reivindica a experiência, a 

corporalidade e desconstrói o aparato conceitual dominante do que é ser uma 

mulher. Para Davis (2016), houve um interesse colonial em colocar as mulheres 

em uma unicidade, um artifício utilizado com o intuito de desumanizar outras 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 194  

mulheres que não se enquadram nos padrões hegemônicos. A intelectual afro-

americana recupera e reinterpreta a história, em uma perspectiva filosófica, ao 

fazer uma continuidade histórica entre o processo escravocrata e o capitalismo 

racializado e globalizado que existe hoje. Em “Mulher, Raça e Classe”, aponta 

como a historiografia oficial contava a escravidão a partir da narrativa masculina. 

Trata também sobre a presença de mulheres na luta pelos direitos civis, e como 

sua centralidade estava na figura de mulheres brancas, mais uma vez 

invisibilizando as mulheres negras na luta por direitos (Davis, 2018). 

A ColetivA é composta por mulheres de diferentes intersecções 

(escolaridades, sexualidades, gerações, regionalidades, religiosidades, 

possibilidades econômicas e culturais). Lorde (2019) aponta que é nas nossas 

diferenças que conseguimos revelar nossas capacidades políticas de superar 

condições de subalternidade. Já que mulheres negras foram ensinadas ao 

silenciamento e ao medo, é importante sobretudo acessar a nossa necessidade. 

Quando acessada, torna-se possível transformar em ação e mudar a realidade. 

A exemplo disso, tem-se o movimento de mulheres negras organizadas em 

comunidades que, ao utilizarem suas vozes para denunciar as violências de 

gênero, as violências raciais perpetradas pelo Estado, pela polícia e pela 

ausência de políticas públicas, garantem a proteção da vida. São necessidades 

que emergem a partir das vivências como mulheres negras e, diante disso, faz-

se importante o movimento coletivo de autodefinição e autodeterminação, para 

assim transformar em poder, o ato de nomear a própria realidade (Collins, 2019). 

Cabe-nos questionar se estamos utilizando as metodologias adequadas 

às realidades das mulheres; se estamos construindo de fato escuta e 

acolhimento pautados numa perspectiva interseccional de cuidado; e como 

garantir que as instituições não sejam espaços de reprodução de violências. O 

caminho que estamos construindo cotidianamente, juntamente com as mulheres, 

é de cuidado mútuo contra o racismo patriarcal (Lorde, 2019) como forma de 

enfrentamento e questionamentos, e a tomada de consciência das mulheres a 

despeito de práticas antes consideradas naturalizadas. Outro movimento é a 

organização coletiva, em rodas educativas e de informação, de desconstrução 



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 195  

de noções homogeneizantes de feminilidade e de padrões relacionais (Gonzaga, 

2022). 

“Eu sou uma, mas não sou só”: considerações finais 

 

Gosto muito de a coletivA pensar o protagonismo e a corresponsabilização das mulheres 
em cada processo; principalmente na construção do espaço e na autonomia de conduzir 
este movimento. Senti isso se afirmar quando uma das mulheres se levanta ao final do 
encontro e propõe para o grupo que elas sejam as responsáveis pelo lanche dos 
encontros e pela horta: “é hora de sermos solidárias e devolvermos o carinho que a 
coletiva tanto tem por nós”. (Diário de Campo, 18/05/2023). Para finalizar as atividades 
do semestre, as mulheres sugeriram uma confraternização. Elas disseram que é preciso 
também festejar e celebrar os encontros, que não precisamos falar somente de nossas 
dores, mas que nosso encontro também seja alegre, um espaço de trocas, de comer e 
dançar juntas. No último encontro, elas organizaram um lanche coletivo e trocaram 
afetos pelo correio elegante, exaltando as potencialidades de cada uma (Diário de 
Campo, 21 de junho de 2023). 

As análises deste artigo demonstram que a rede de solidariedade das 

mulheres negras no Aglomerado da Serra atua como um espelhamento 

(Gonzaga, 2019; Santos, 2023), promovendo reorganização política, garantia de 

direitos e espírito comunitário. Para a ColetivA, o comer junto e a solidariedade 

são aspectos da ancestralidade de partilhar, mesmo com o mínimo. Suas 

confraternizações são uma forma ancestral de troca, onde a comida simboliza 

sociabilidade e comunhão, não caridade (Santos, 2022). 

Contrariando a visão universalista e assistencialista das políticas públicas, 

que as posicionam como carentes, a perspectiva das mulheres negras, 

articulada à psicologia comunitária, foca no cuidado mútuo e na transformação 

social coletiva (Carneiro, 2005). Ao combinar doações e encontros psicossociais, 

a ColetivA integra saúde mental e segurança alimentar, e desafia a psicologia 

hegemônica com o cuidado por espelhamento, onde cuidar do outro é cuidar de 

si (Gonzaga et al, 2023), eliminando hierarquias de saberes. 

O acolhimento, o espaço seguro e a afirmação da identidade coletiva 

capacitam as mulheres a acessar a seguridade social, promovendo autorreflexão 

e liberdade para abandonar a "capa de força" imposta a pessoas negras. A 

solidariedade, como aquilombamento, gera identificação e anuncia um novo 

humanismo (Fanon, 2008), no qual o protagonismo, as estratégias de luta e o 

conhecimento comunitário das mulheres impulsionam a ação coletiva. Isso 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 196  

fundamenta uma prática da psicologia orientada pelas epistemologias negras, 

utilizando o princípio do espelho de Oxum para a reexistência e a afirmação de 

imagens auto reflexivas que combatem a auto culpabilidade social (Gonzaga, 

2019; Santos, 2023). 

Conclui-se, citando Marimba Ani (1994), que a cultura é o sistema imunológico. 
Assim, as práticas de cuidado e solidariedade entre mulheres negras – 
retomando ritos, música, dança e arte como práticas ancestrais de futuro – são 
estratégias de saúde mental. Diante da negação de direitos, elas refinam formas 
de existência, buscando soluções contra a colonização. São essas mulheres que 
agenciam a vida comunitária, promovem mudanças sociais e almejam uma 
sociedade mais justa e equânime (Carneiro, 2003). 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ADRIÃO, Karla. Feminismo, Psicologia e Justiça Social: um encontro possível? Uma 
entrevista com Michelle Fine. Psychologia & Sociedade, v. 27, n. 3, p. 479-486, 2015.  

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. In: RIBEIRO, Djamila (org.). Feminismos Plurais. 
São Paulo: Pólen, 2019. 

ANI, Marimba. Yurugu: An Afrikan-Centered Critique of European Cultural Thought and 
Behavior. Trenton, NJ: Africa World Press, 1994. 

BAIRROS, Luiza. Nossos feminismos revisitados. In: VAREJÃO, A.; BARRAGÁN, 
A. M. A.; SANTILLANA, A.; FIGUEIREDO, A.; de LIMA COSTA, C.; CHÁVEZ, D.; 
… & PAULINO, R. Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: 
Bazar do Tempo, 2020. 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

BERNARDINO-COSTA, J.; GROSFOGUEL, R. Decolonialidade e perspectiva 
negra. Sociedade e Estado, v. 31, p. 15-24, 2016. 

BERTH, Joice. Empoderamento. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 

BORGES, Larissa Amorim. Nas periferias do gênero: transitando entre Hip Hop, Funk e 
Feminismo. 2013. Dissertação (Mestrado em Psicologia Social) – Universidade Federal 
de Minas Gerais, Minas Gerais. 

BUENO, Winnie. Imagens de controle: um conceito do pensamento de Patricia Hill Collins. 
[S.l.]: Editora Zouk, 2020. 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 2005. 
Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo. 



      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 197  

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina 
a partir de uma perspectiva de gênero. In: HOLLANDA, H. B. de (org.). Pensamento 
feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2003. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Livraria Sá da Costa, 1978. 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a 
política do empoderamento. Trad. Jamile Pinheiro Dias. 1ª ed. São Paulo: Boitempo, 2019. 

CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA (CFP). Psicologia brasileira na luta antirracista: 
volume 1. Brasília: CFP, 2022. 

CRENSHAW, Kimberlé. “Demarginalizing the intersection of race and sex; a black feminist 
critique of discrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics.” University of 
Chicago Legal Forum, pp. 139-167, 1989. 

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero. Estudos Feministas, [s.l.], 2002. 

DAVID, Emiliano de Camargo. Itinerários da saúde mental da população negra: em busca 
de uma reforma psiquiátrica antimanicolonial. 
In: CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA.  

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. São Paulo: Schwarcz-Companhia das Letras, 
2002. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Trad. R. Silveira. Salvador, BA: EdUFBA, 
2008. 

FIGUEIREDO, A.; LEITE, N. Nosso tempo é agora! Mobilização política e transformações 
das imagens de controle das mulheres negras. Revista eco-pós, v. 24, n. 1, p. 12-41, 2021. 

FIOCRUZ. Políticas públicas e modelos de atenção e gestão à saúde no PMA. 2020. 
Disponível em: https://fiocruz.br/pma-politicas-publicas-e-modelos-de-atencao-e-gestao-
saude. Acesso em: 21 out. 2025. 

GONZAGA, Paula. “‘A gente é muito maior, a gente é corpo coletivo’: produções de si e 
de mundo a partir da ancestralidade, afetividade e intelectualidade de mulheres negras 
lésbicas e bissexuais.” 2019. Tese (Doutorado) – Universidade Federal de Minas Gerais, 
Belo Horizonte, MG. 

GONZAGA, Paula. Psicologia, saúde sexual e saúde reprodutiva: urgências para a 
formação profissional. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 42 (núm. esp.), e262847, p. 1-18, 
2022. 

GONZAGA, Paula; CARVALHO, Karla; SOUZA, Graziele. Psicologia Feminista e 
Antirracista: uma experiência de extensão universitária junto à Coletiva Mulheres da 
Quebrada. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), 
v. 16 (ed. esp.), 2023. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na sociedade brasileira. In: RIOS, Flávia; LIMA, 
Márcia (org.). Por um feminismo afro-latino americano: ensaios, intervenções e diálogos. 
1ª ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 198  

GROSFOGUEL, Ramon. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 
racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo 
século XVI. Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 25-49, jan./abr. 2016. 

HARAWAY, Donna. Saberes Localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 
privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, n. 5, p. 7-41, 1995. 

HOOKS, Bell. E eu não sou uma mulher? Mulheres negras e feminismo. 
Trad. Bhuvi Libanio. 5ª ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2013. 

HOOKS, Bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. São Paulo: 
Elefante, 2019. 

HOOKS, Bell. Intelectuais negras. Estudos Feministas, v. 3, n. 2, p. 464, 1995. 

JIMÉNEZ-LUCENA, I.; MOLERO-MESA, J. Una dialógica desestabilizadora del orden 
social y sexual: el médico argentino Juan Lazarte en la revista anarquista Estudios 
(1932-1936). Asclepio, v. 66, n. 2, p. 056-056, 2014. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. São Paulo: 
Cobogó, 2020. 

LEAL, M. do C.; GAMA, S. G. N. da; PEREIRA, A. P. E.; PACHECO, V. E.; CARMO, 
C. N. do; SANTOS, R. V. A cor da dor: iniquidades raciais na atenção pré-natal e ao parto 
no Brasil. Cadernos de Saúde Pública, v. 33, p. e00078816, 2017. 

LORDE, Audre. Irmã outsider: ensaios e conferências. [S.l.]: Autêntica, 2019. 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. Tabula Rasa, n. 9, p. 73-102, 2008. 

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 22, 
p. 935-952, 2014. 

MAYORGA, Claudia. Algumas contribuições do feminismo à psicologia social 
comunitária. Athenea Digital, v. 14, n. 1, p. 221-236, 2014. 

MAYORGA, Claudia. Sobre mulheres, psicologia, profissão e a insistente ausência das 
questões raciais21. In: Psicologia: uma profissão de muitas e diferentes mulheres, p. 173, 
2013. 

MONTEIRO, Maritza La. Psicologia Comunitária: Orígenes, Princípios y Fundamentos 
Teóricos. Revista Latino-Americana de Psicología, v. 16, n. 3, p. 387-400, 1984. 

NASCIMENTO, Maria Lívia; LEMOS, Flávia Cristina Silveira. A pesquisa-intervenção em 
Psicologia: os usos do diário de campo. Barbarói, n. 57, p. 1-23, 2020. Disponível em: 
https://seer.unisc.br/index.php/barbaroi/article/view/14675. Acesso em: 21 out. 2025. 

NEVES, S.; NOGUEIRA, C. Metodologias feministas: a reflexividade ao serviço da 
investigação nas ciências sociais. Psicologia: Reflexão e Crítica, v. 18, p. 408-412, 2005. 

NOGUERA, Renato. Fanon: uma filosofia para reexistir. In: FANON, F. (org.). Alienação e 
liberdade. Escritos psiquiátricos. São Paulo: UBU, p. 7-19, 2020. 

https://seer.unisc.br/index.php/barbaroi/article/view/14675


      

 

Karla de Paula Carvalho, Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 199  

OYĖWÙMÍ, Oyèrónkẹ. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para os 
discursos ocidentais de gênero. São Paulo: Bazar do Tempo Produções e 
Empreendimentos Culturais LTDA, 2021. 

PASSOS, R. G.; PEREIRA, M. O. Luta antimanicomial e feminismos: discussões de 
gênero, raça e classe para a reforma psiquiátrica brasileira. Rio de Janeiro: Autografia, 
2017. 

QUEIROZ, I. S. D.; PRADO, M. A. M. Pesquisa narrativa com mulheres que usam 
drogas: uma experiência etnográfica feminista. Psicologia USP, v. 29, p. 226-235, 
2018. 

QUEIROZ, I. S.; TONELI, M. J. F. Contribuições decoloniais para a produção de 

conhecimento por pesquisadoras em contextos periféricos. Revista Periódicus, v. 1, 
n. 19, p. 134-150, 2023. 

ROLIM, L. B.; CRUZ, R. D. S. B. L. C.; SAMPAIO, K. J. A. D. J. Participação popular e o 
controle social como diretriz do SUS: uma revisão narrativa. Saúde em Debate, v. 37, 
p. 139-147, 2013. 

SANTOS, Abrão. Epistemologias Negras: novas propostas para o ensino, a pesquisa e a 
extensão em Psicologia. In: Psicologia Brasileira na Luta Antirracista. Brasília: CFP, 1ª 
ed., 2022. 

SANTOS, Abrão. O enegrecimento da psicologia: indicações para a formação 
profissional. Psychologia: Ciência e Profissão, v. 39, 2019. 

SANTOS, Abrão; de Oliveira, L. R. A Metodologia do Espelho de Oxum na 
Psicologia. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), 
v. 16 (ed. esp.), 2023. 

SOLATERRAR, Ueslei. Sobre AFROntar a casa-grande e botar a cara no sol: uma 
etnografia transviada de formas de gestão do sofrimento. 2021. Dissertação (Mestrado) – 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro. 

TAVARES, J. S. C.; DE JESUS FILHO, C. A. A.; de SANTANA, E. F. Por uma política de 
saúde mental da população negra no SUS. Revista da Associação Brasileira de 
Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), v. 12 (ed. esp.), p. 138-151, 2020. 

VALERIANO, M. M.; TOSTA, T. L. D. Trabalho e família de trabalhadoras 
domésticas em tempos de pandemia: uma análise interseccional. Civitas – Revista 
de Ciências Sociais, v. 21, p. 412-422, 2022. 

WERNECK, Jurema. Mulheres negras: um olhar sobre as lutas sociais e as 
políticas públicas no Brasil. [S.l.]: [s.n.], 2010. 

 

Karla de Paula Carvalho 

 

Doutoranda em Psicologia na 
Universidade Federal de Minas Gerias. 
Mestre em Psicologia pela Universidade 
Federal de Minas Gerias. Psicóloga pela 



 

 

“SER MULHER, SER TERRITÓRIO PRÓPRIO”: Contribuições Interseccionais Para A Práxis da Psicologia 
Comunitária a partir da rede Feminista de Mulheres Negras no Aglomerado Da Serra-BH 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 200  

Universidade Federal de São João del Rei 
(UFSJ). Especialista em Saúde Coletiva 
pela Faculdade Venda Nova do Imigrante 
(FAVENI). Membra do Núcleo de Ensino, 
Pesquisa e Extensão - Conexões de 
Saberes (UFMG); Tenho interesse nos 
escopos temáticos: Saúde Coletiva; 
Saúde da População Negra; Feminismo 
Negro; Feminismo Decolonial; Psicologia 
Social Comunitária. Saúde Sexual e 
Saúde Reprodutiva. Justiça Reprodutiva..  

 

Currículo Lattes:  

 http://lattes.cnpq.br/9658705188046607  

 

 

Paula Rita Bacellar Gonzaga 

Professora do departamento de 
Psicologia da Universidade Federal de 
Minas Gerais. Co-coordenadora do 
Núcleo de Ensino, Pesquisa e Extensão - 
Conexões de Saberes (UFMG); 
Coordenadora do Grupo de Estudos 
sobre Psicologia e Aborto na América 
Latina. Tutora do Pet-Conexões de 
Saberes; Coordenadora Acadêmica da 
Liga de Psicologia Social 
Latinoamericana. Graduada em 
Psicologia (UFBA); Mestrado realizado no 
Programa de Estudos Interdisciplinares 
sobre Mulheres, Gênero e Feminismos 
(PPGNEIM/UFBA); Doutorado em 
Psicologia (UFMG). Tenho me dedicado a 
temas como: justiça reprodutiva, saúde 
mental e mulheres negras; direitos 
reprodutivos e direitos sexuais, a partir 
dos aportes teóricos do Feminismo 
Negro, do Feminismo Decolonial e da 
Psicologia Social Latinoamericana. 

 

Currículo Lattes:  

http://lattes.cnpq.br/0399493499741522  

 

 

http://lattes.cnpq.br/9658705188046607
http://lattes.cnpq.br/0399493499741522

