
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 

Juliana Mota Diniz  

Universidade Federal de Uberlândia / UFU  

julianamotadiniz@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EPISTEMOLOGIAS 
INSURGENTES 

REESCREVENDO O CÂNONE A 
PARTIR DE VOZES NEGRAS.  

__________________________
___________ 
RESUMO 

O artigo apresenta e discute aspectos de 
vanguarda das obras de Anténor Firmin, Manuel 
Querino, W. E. B. Du Bois e Zora Neale Hurston 
— obras sistematicamente silenciadas no 
cânone das ciências sociais por critérios racistas 
de legitimação do conhecimento. A trajetória 
intelectual e política desses autores é analisada 
a partir das noções de racismo epistêmico, 
epistemicídio, colonialidade do saber e 
geopolítica do conhecimento em um esforço de 
desembranquecimento da antropologia e do 
pensamento social. 

Palavras-chave: Antropologia negra; 
Pensamento social negro; Racismo epistêmico. 

__________________________
___________ 
ABSTRACT 

The article presents and discusses the avant-
garde aspects of the works of Anténor Firmin, 
Manuel Querino, W. E. B. Du Bois, and Zora 
Neale Hurston — works that have been 
systematically silenced in the canon of the social 
sciences by racist criteria of knowledge 
legitimation. The intellectual and political 
trajectories of these authors are analyzed through 
the lenses of epistemic racism, epistemicide, 
coloniality of knowledge, and the geopolitics of 
knowledge, as part of an effort to de-whiten 
anthropology and social thought. 

Keywords: Black anthropology; Black social 
thought; Epistemic racism.



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 333 

Introdução 

As discussões feitas neste artigo partem da questão “como ler o cânone 

antropológico?” e seguem a direção de possibilitar a mim e aos leitores conhecer 

e compreender perspectivas de intelectuais negros raramente lidos nos cursos 

de ciências sociais. O artigo reflete, sobretudo, o meu esforço de aproximação a 

uma “antropologia negra” cuja motivação mais profunda é a de amenizar a 

“(de)formação de uma trajetória acadêmica embranquecida” (Basques, 2022). 

Ao longo do texto, busco indicar pontos que revelam a contribuição que 

eles fizeram à antropologia, uma jovem antropologia nos seus movimentos 

iniciais de institucionalização. Os temas abordados passam pela a) contestação 

pioneira de Anténor Firmin das bases morais e pseudocientíficas da antropologia 

do fim do século XIX; b) crítica de Manuel Querino ao racismo científico e 

reconhecimento do protagonismo dos africanos na formação da sociedade 

brasileira; c) análise sociológica de W. E. B. Du Bois sobre o preconceito de cor 

e sobre a questão do negro como um problema social na sociedade 

estadunidense; e d) originalidade com que Nora Hurston aborda as mesmas 

questões de Du Bois e apresenta uma sensibilidade e estética que suscitam 

outros modos de fazer antropológico, rompendo com hábitos colonizantes da 

pesquisa etnográfica e sugerindo formas mais humanas, sensíveis e criativas de 

interlocução e escrita. 

No primeiro contato com esses autores fica evidente que suas trajetórias 

de vida e como intelectuais são atravessadas pelo racismo e pela colonialidade. 

As publicações tardias de trabalhos finalizados há décadas como é o caso do 

“Barracoon” de Hurston, concluído em 1931 e publicado em 2018, e do “De 

l’Égalité des races humaines” de Firmin, publicado originalmente em 1889 e em 

uma nova edição em francês apenas em 2004, são exemplos disso. Além do que 

são recorrentes passagens nos seus textos em que demonstram preocupação 

em comprovar rigor metodológico e buscam se explicar quanto aos seus 

posicionamentos destoantes a fim de assegurar a legitimidade do que dizem. 

Pode-se mapear diferentes ocasiões em que parecem estar se desculpando e 

buscando demonstrar que suas perspectivas são válidas apesar de serem suas, 

isto é, de pessoas negras, e de serem dissonantes das hegemônicas com que 

debatiam. 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 334 

A partir dessa percepção, e do reconhecimento de que esses autores e 

suas contribuições continuam desconhecidos para a maioria dos estudantes de 

ciências sociais (Basques, 2022), me valho das chaves interpretativas da 

colonialidade do saber (Quijano, 2000 [1992]), da geopolítica do conhecimento 

(Mignolo, 2003), do racismo epistêmico (Grosfoguel, 2007) e do epistemicídio 

(Carneiro, 2005) para pensar porque a leitura daqueles considerados clássicos 

é tomada como indispensável e a contribuição de pessoas negras é ausente na 

memória de tantos cientistas sociais e na história embranquecida da 

antropologia. 

 
O PIONEIRISMO INTELECTUAL DE ANTÉNOR FIRMIN E MANUEL QUERINO 
NA DESCONSTRUÇÃO DO RACISMO CIENTÍFICO 
 

A seguir apresento em linhas gerais o papel pioneiro de Anténor Firmin e 

Manuel Querino na contestação do racismo científico, na defesa da igualdade 

racial e no desmonte das ideologias racistas predominantes no século XIX. 

Enquanto Firmin, no Haiti, confrontava diretamente o paradigma racista europeu, 

especialmente as ideias de Arthur Gobineau, Querino, no Brasil, refutava as 

teses racialistas de Nina Rodrigues, destacando o protagonismo dos africanos e 

afrodescendentes na formação da sociedade brasileira. Ambos ofereceram 

respostas contundentes às concepções racistas da época, argumentando que 

as teorias sobre a desigualdade das raças eram construções ideológicas 

utilizadas para justificar a manutenção da exploração de pessoas negras. 

Anténor Firmin (1850-1911) foi um advogado, jornalista, político e 

antropólogo haitiano que pronunciou a ilegitimidade da doutrina da desigualdade 

das raças, amplamente aceita durante a época em que viveu, indicando que os 

argumentos que estavam na base da hierarquização das raças tratavam-se de 

postulações pretensamente científicas que “ajudaram a dar ao racismo estatuto 

de ciência e serviram de base para o estabelecimento de políticas racistas e 

eugenistas” (Castro, 2022, p. 31). 

O livro “De l’Égalité des races humaines” (1885) de Firmin é uma resposta 

ao “Essai sur l'inégalité des races humaines” (1853) do diplomata francês Arthur 

Gobineau. O ensaio de Gobineau é uma das principais referências do 

pensamento racista reunindo os pressupostos que estavam na base do dogma 

da “desigualdade nata, original, nítida e permanente entre as raças” (Firmin, 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 335 

1885, p. 35). Nas quase 700 páginas do “Da igualdade das raças humanas”, 

Firmin denuncia o racismo presente no paradigma racialista questionando os 

experimentos vagos e procedimentos controversos que explicam a escala 

hierárquica do caucasiano ao etíope e seus congêneres. 

O antropólogo haitiano argumenta que a opinião generalizada sobre a 

desigualdade e hierarquia inconteste das raças está assentada na antiga busca 

de argumentos para defesa da ideia e da prática de exploração de um ser 

humano pelo outro. Nesse sentido, a divisão e hierarquização dos povos em 

raças distintas não se legitima, como se pretendia na época, pelos dados 

apresentados nas obras dos naturalistas do século XVIII ou pelas teorias da 

antropologia positivista, mas se apoia na mesma estratégia que esteve na base 

de diferentes processos de escravização — a de “fazer do escravo um ser inferior 

aos outros membros da humanidade” (Firmin, 1885, p. 38). Segundo Firmin 

(1885), a concepção do escravo como um sujeito cuja personalidade é 

incompleta e aquém foi a forma de legitimar a instituição da escravidão no direito 

romano e continuou sendo a tática presente na escravização dos povos africanos 

e nas teorias do racismo científico. A ideia da existência de raças inferiores e 

superiores se dá, portanto, em função de assegurar aos últimos o direito de 

submeter os primeiros à servidão. 

A contribuição intelectual de Firmin está intimamente associada à sua luta 

contra a escravidão e pela liberdade no Haiti. O antropólogo atribui os impasses 

para o desenvolvimento da nação haitiana à “desacertada crença que se tem de 

sua inferioridade” (Firmin, 1885, p. 5). Ele esperava, como diz no “Prefácio” do 

“Da igualdade”, que o seu trabalho pudesse contribuir para que o povo haitiano 

se livrasse da imputação injusta que lhe foi atribuída e superar os efeitos 

contrários ao desenvolvimento da nação decorrentes dos “preconceitos 

estúpidos e antagonismos malignos” produzidos pela doutrina da desigualdade 

das raças. 

Precursor da antropologia no Haiti, Firmin foi um dos primeiros 

antropólogos negros, tendo apontado a incoerência dos europeus que 

protestavam contra a imoralidade da escravidão mas consentiam com a 

subvaloração da raça negra e tendo condenado o despotismo civil e político que 

substituiu a escravização. Firmin (1885, p. 6) adiantava que “a liberdade de 

movimento aos pés e às mãos” é insuficiente para o florescimento de um povo e 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 336 

que, contra a escravidão moral que sufoca o pensamento e a alma, era preciso 

criar condições para uma liberdade real e efetiva que se tornaria possível quando 

as pessoas no Haiti e no mundo se tornassem incrédulas sobre a desigualdade 

entre as raças e a inferioridade congênita dos negros. 

Apesar do pioneirismo no desmonte do racismo científico e da influência 

que exerceu sobre antropólogos como Jean Price-Mars (considerado o fundador 

da etnologia haitiana), Firmin é um dos antropológos negros esquecidos na 

história da antropologia. Bem diferente do reconhecimento que teve Franz Boas 

(1858-1942) ao atacar o estatuto supostamente científico do racismo foi a 

aceitação de Firmin e das suas contribuições à antropologia. Firmin se tornou 

membro da Société d’Anthropologie de Paris, enquanto estava exilado na França 

por conta da sua atuação política, no mesmo ano em que foi publicada a segunda 

edição do livro de Gobineau. A cor da pele, o posicionamento epistemológico 

contrário à antropologia racista da época e a recusa do projeto político colonial 

francês fizeram com que ele fosse tratado entre seus pares com frieza e 

distanciamento e que sua obra vivesse um longo período de silenciamento na 

antropologia, vindo a ser traduzida para o inglês apenas nos anos 2000 e a ser 

publicada em uma nova edição na França só em 2004 (Castro, 2022). 

Ao buscar esclarecer as bases gerais do argumento sobre a 

hierarquização das raças, Firmin antecipa a denúncia do racismo epistêmico e a 

colonialidade do saber entre os antropólogos. Não importa o quanto se 

investigue e discuta uma questão, ele diz, a esse esforço será atribuída 

incapacidade discursiva se levar a conclusões contrárias à opinião da corrente 

científica hegemônica. Esse “espírito de escola” que surge como efeito de um 

intelectual profusamente reconhecido tomar uma certa direção teórica 

conferindo-lhe procedimentos metodológicos específicos foi um dos entraves à 

superação da antropologia racista na época e é o que atrasa a atualização das 

disciplinas científicas como um todo, fazendo com que perspectivas contra-

hegemônicas como as de Firmin sejam legadas ao esquecimento ou, ainda, 

como ele diz, nem sejam articuladas e defendidas teoricamente pelo descrédito 

esperado ao se oporem às teorias estimadas naquele momento histórico (Firmin, 

1885, p. 40). 

Contemporâneo de Anténor Firmin, Manuel Raymundo Querino (1851-

1923), homem negro nascido livre em Santo Amaro da Purificação, Bahia, ainda 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 337 

na vigência da escravização no Brasil, também teve um papel fundamental em 

desbancar o racismo pseudocientífico do Conde de Gobineau que, no contexto 

brasileiro, foi endossado e disseminado no campo antropológico principalmente 

pelo médico-legista Nina Rodrigues. Manuel Querino foi escritor, professor e 

militante abolicionista, e desempenhou um papel notório em instituições baianas 

como a Escola de Belas Artes e o Instituto Geográfico e Histórico. 

Assim como Firmin, Querino é um dos primeiros homens do seu país a se 

opor à ideologia da inferioridade biológica dos negros e à antropologia racista 

produzida por uma elite intelectual branca e eurocentrada fundamentada no 

positivismo, no darwinismo social, no determinismo geográfico e no pessimismo 

racial. “O colono preto como fator da civilização Brasileira” (1918), uma das 

principais obras de Querino, também é uma resposta contundente à ideologia de 

Gobineau. Publicada após o fim da escravatura, ela representa o esforço pelo 

qual Querino é descrito nos estudos biográficos sobre ele: o de demonstrar o 

protagonismo dos africanos e dos afrodescendentes na formação do Brasil 

(Burns, 1974). 

Dispondo de uma trajetória improvável para uma pessoa negra no Brasil 

oitocentista, sua importância e arrojo evidenciam-se quando o contextualizamos 

no seu tempo, um em que a miscigenação era lida através do gobinismo, 

produzindo entre os brasileiros uma vergonha latente da ancestralidade mestiça. 

É nesse cenário que Querino subverte a visão hegemônica sobre a colonização 

e apresenta, através do “O colono preto”, as pessoas africanas e afrobrasileiras 

na condição de colonizadoras — o argumento é que elas são colonas no sentido 

de produtoras de vida, cultura e história na civilização brasileira e não apenas 

um instrumento passivo do trabalho ou uma mercadoria dos senhores brancos. 

A tese do ensaio de Querino é que a colonização do Brasil teria sido 

impossível sem o colono preto, tendo ele um papel imprescindível nas 

expedições bandeirantes, na agricultura, na mineração e na economia que não 

poderia ter sido desempenhado pelos portugueses — sujeitos metropolitanos, 

violentos, avessos à artes de ofício, à comunicação, à indústria. A dimensão do 

trabalho ilustrada pelas diferentes vocações dos africanos, associada aos 

elementos de ordem, ética e justiça, tem destaque na sua análise. As instituições 

científicas, as letras, as artes, o comércio, a indústria etc. são fruto do trabalho 

do negro — “o herói do trabalho em todas as aplicações úteis e proveitosas” 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 338 

(Querino, 1918, p. 156). Querino atribui a prosperidade do Brasil ao talento do 

mestiço e afirma que é o colono preto a principal fonte de riqueza econômica e 

de organização social. 

Em um momento em que se buscava branquear a imagem do Brasil e sua 

história, Querino insere a discussão sobre a negritude como fator de civilização 

nacional. Ele inverte a lógica dominante ao caracterizar como anti-civilizatória a 

participação do português na colonização do Brasil em contraste com a 

participação dos africanos e afrobrasileiros através das suas diversas vocações, 

conhecimentos, técnicas e moralidade. Nesse sentido, o negro brasileiro é 

retratado menos como um africano desterrado e mais como um fundador da 

nacionalidade — uma imagem na contramão do paradigma positivista e racista 

de Nina Rodrigues e outros que alegavam ser a mestiçagem um fenômeno 

desfavorável na construção da nação. Querino rejeitou a ideologia do 

braqueamento e, mais do que se opor à ideia da miscigenação como causa de 

degeneração sociocultural, atribuiu a força da miscigenação brasileira ao fato de 

ter no negro o seu vetor principal. 

Diante de uma historiografia que atenuava a realidade dramática vivida 

pelos escravizados durante e após a escravização e omitia seu papel na 

abolição, Querino descreve cenas de tórrida violência sofrida pelos 

afrodescendentes e aponta suas estratégias de resistência coletiva e os diversos 

levantes promovidos por eles como parte essencial do fim da escravatura. Outro 

aporte significativo que realizou para a historiografia brasileira foi a de registrar 

biografias de artistas negros e mestiços anônimos como faz em “As Artes na 

Bahia” (1909) fornecendo uma perspectiva inédita das vidas de pessoas negras 

e operárias. Embora não seja devidamente reconhecido por isso, Querino 

também fez uma contribuição decisiva à nascente antropologia brasileira ao 

desenvolver trabalhos de natureza etnográfica antecipadamente no Brasil. Os 

seus estudos sociais, baseados em etnografias de diferentes aspectos do 

cotidiano e em análises históricas, o levou a produzir um amplo e inédito 

levantamento de obras e outras contribuições de pessoas negras à cultura 

brasileira (D’Amato, 2023). 

Querino se destaca também por se deslocar dos debates racialistas que 

estavam em pauta no Brasil, discutindo a questão racial como um problema 

social em vez de atribuir à raça, como fazia os racialistas, um papel heurístico 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 339 

na história. Em um momento em que se discutia se negros e brancos possuíam 

as mesmas capacidades cognitivas de forma a viabilizar a aculturação, ele 

estava mais preocupado em demonstrar o papel fundacional das pessoas negras 

na constituição da civilização brasileira do que com os motivos que validariam a 

integração do negro na sociedade nacional. 

Como parte da sua insistência para que a história nacional levasse em 

consideração a presença e influência dos africanos, estão diferentes aportes: 

suas pesquisas sobre a cultura afro-brasileira, seus registros biográficos de 

negros e mestiços, suas análises ensaísticas sobre o protagonismo dos 

afrobrasileiros no movimento abolicionista e mais. Pode-se dizer que, ao 

destacar a contribuição menosprezada dos africanos na formação do povo 

brasileiro e reinterpretar a história do Brasil, Querino reflete a autoconsciência 

da comunidade negra e apresenta uma nova abordagem sobre a diversidade 

racial do Brasil. “O colono preto” lembra o brasileiro da dívida histórica que têm 

com a África, os africanos e seus descendentes, e reivindica reconhecimento 

“pelos inestimáveis serviços que nos prestou, no período de mais de três séculos 

(...): “Quem quer que releia a história / Verá como se formou / A nação, que só 

tem glória / No africano que importou” (Querino, 1918, p. 157). 

Anténor Firmin e Manuel Querino desbancaram o racismo científico, mas 

não deixaram de ser vítimas da geopolítica do conhecimento (Mignolo, 2003) e 

do racismo epistêmico (Grosfoguel, 2007) que privilegia o conhecimento 

produzido em determinados lugares geohistóricos e por sujeitos de determinada 

condição étnica-racial, os homens europeus e/ou norte-americanos brancos. 

Suas obras, cujo alcance é notavelmente menor do que as de seus 

contemporâneos brancos, passam a ser reconhecidas, em um movimento de 

des-embranquecimento da antropologia (Dias, 2021; Basques, 2022), como 

contribuições decisivas para a luta antirracista e para o reconhecimento do valor 

dos afrodescendentes na história da humanidade. 

Manuel Querino foi recentemente homenageado pelo projeto Querino, um 

projeto jornalístico brasileiro lançado em 2022 como um podcast narrativo 

produzido pela Rádio Novelo e uma série de publicações na Revista Piauí. A 

Rádio Novelo recebeu o Prêmio Jornalístico Vladimir Herzog em 2023 e o 

podcast foi nomeado pelo Prêmio Gabo um dos 10 melhores trabalhos 

jornalísticos em áudio de 2022. Inspirado na atuação do intelectual baiano e no 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 340 

seu movimento de reinterpretação histórica, o projeto Querino coloca em 

perspectiva as narrativas históricas oficiais e lança um olhar afrocentrado sobre 

“a História do Brasil” mostrando alguns dos seus principais momentos, como a 

Independência e a Abolição, sob a ótica dos africanos e de seus descendentes. 

 

O PENSAMENTO DE W. E. B. DU BOIS NA VANGUARDA DA SOCIOLOGIA 
 

Nesta seção o pensamento de W. E. B. Du Bois (1868-1963) é introduzido 

a fim de demonstrar sua centralidade no nascimento e desenvolvimento das 

ciências sociais. Isso se deve em função da decisiva contribuição de Du Bois 

para a reformulação do conceito de raça e para a ideia de que o racismo é uma 

construção social que impõe fronteiras sociais e psicológicas que incidem 

perversamente na identidade dos afro-americanos e tornam violentamente 

desiguais suas oportunidades. O contato com a obra de Du Bois torna nítido o 

quanto a compreensão sociológica do mundo pós-colonial é falha quando se 

subvaloriza o impacto do colonialismo e da escravização, algo que as ciências 

sociais continua a fazer ao excluí-lo do cânone sociológico. 

W. E. B. Du Bois foi um sociólogo, historiador e escritor estadunidense. É 

amplamente reconhecido por suas contribuições ao entendimento das questões 

raciais nos Estados Unidos e em todo o mundo, e é frequentemente citado como 

um dos intelectuais e ativistas mais influentes do século XX. Apesar disso, 

apenas nas últimas décadas tem-se pensado sobre como sua obra colabora para 

“desvendar outro e enigmático percurso do desenvolvimento das ciências 

sociais, em especial da sociologia, na América” (Silvério et al, 2020, p. 336). Em 

1895, em Harvard, Du Bois se tornou o primeiro afro-americano a obter um 

doutorado com a tese “The Suppression of the African Slave Trade to the United 

States of America, 1638–1870”, examinando rigorosamente a escravidão sob 

uma perspectiva histórica e sociológica. 

“The Philadelphia Negro” (1899), conduzido por Du Bois sob encomenda 

da Universidade da Pensilvânia, foi o primeiro estudo sociológico de uma 

comunidade negra nos Estados Unidos, utilizando uma abordagem científica 

baseada em estatística para desafiar a ideia de que a pobreza, doença e 

privação enfrentadas pelos afro-americanos eram causadas por características 

biológicas. Durante o estudo, entre 1896 e 1897, Du Bois mapeou a estrutura 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 341 

ocupacional e familiar da população negra no Sétimo Distrito da Filadélfia através 

de mais de 5.000 entrevistas pessoais, concluindo que os problemas enfrentados 

pela comunidade negra, como crime, pobreza e toxicodependência, eram 

reflexos de condições socioeconômicas adversas e não de alguma falha inerente 

ao caráter biológico dos negros. 

Du Bois tem um papel fundamental na reformulação do conceito de raça 

ao destacar o impacto do racismo nas condições sociais de vida dos afro-

americanos e os desafios inerentes ao que ele chama de “objetivo duplo”: 

escapar do desprezo e sobreviver a partir de oportunidades limitadas e ambições 

circunscritas. No “The Philadelphia Negro” (1899), o autor demonstra como o 

preconceito de cor é uma força muito maior do que os cidadãos da Filadélfia 

assumiam que fosse, apresentando os resultados dos questionários e 

entrevistas que explicitam o impacto das atitudes das pessoas diante dos negros 

nos seus esforços em conseguir e manter um emprego, arcar com suas 

despesas, oferecer educação para os filhos e construir relacionamentos sociais. 

Em “As Almas da Gente Negra” (1903), uma de suas principais obras, o 

sociólogo reforça que a violência da escravização foi substituída pela prisão do 

racismo em uma sociedade industrializada — nem a liberdade física pós 

abolição, nem o poder político adquirido com o direito ao voto, nem a 

possibilidade do estudo ou do treinamento técnico, concretizaram o ideal de 

liberdade que os afro-americanos esperavam realizar — e argumenta que o 

racismo sempre funcionou como um fator limitante de quaisquer perspectivas 

emancipatórias. Através de um conjunto de ensaios que retratam e analisam a 

trajetória, a cultura e a luta dos negros e negras nos Estados Unidos, o livro 

mostra como a sociedade estadunidense se reorganizou depois da guerra civil 

para reconstituir, sob novas bases, a subalternidade do povo negro. Nessa obra, 

o racismo é tratado através de uma compreensão existencial da situação do 

negro na sociedade americana. Du Bois considera a raça como uma condição 

existencial que se define pelo processo de formação das “almas” no qual operam 

múltiplas formas de dominação, violência e exploração econômica. E o racismo 

como um processo de formação de almas cindidas e despedaçadas, criando 

uma divisão interna que afeta profundamente a identidade e a autoimagem dos 

indivíduos. 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 342 

Publicada na vigência das leis segregacionistas Jim Crow, “As Almas da 

Gente Negra” apresenta alguns dos pilares do seu pensamento que se tornaram 

conceitos fundamentais para a compreensão do racismo e da história dos 

Estados Unidos — como os de “linha de cor”, “véu” e “dupla consciência”. Esses 

conceitos oferecem uma estrutura analítica para compreender como o racismo 

se manifesta e é internalizado na sociedade e na psique dos indivíduos, 

mostrando o entrelaçamento da opressão social com a constituição das 

subjetividades negras. Através deles, ao tratar raça como condição existencial, 

pode-se dizer que Du Bois inaugurou o que mais tarde seria conhecido como 

“consciência negra” e o campo dos estudos sobre a branquitude. 

“Linha de cor” é como o autor refere-se às barreiras invisíveis, mas 

poderosas, que estruturam a discriminação racial nos Estados Unidos pós-

abolição. Mais do que uma metáfora, a linha de cor institui regramentos na vida 

social que ditam onde os negros podem ir, por onde devem caminhar, com quem 

podem interagir, como serão tratados etc., sendo a expressão concreta do 

racismo que se manifesta em cada aspecto do cotidiano, dos espaços físicos às 

interações interpessoais, e incide na experiência subjetiva dos negros como um 

lembrete persistente de sua subalternização e exclusão. O “véu” é a 

internalização da linha de cor, moldando a maneira como os negros veem o 

mundo e, inversamente, como são vistos. Enquanto a linha de cor separa negros 

e brancos no âmbito das relações e instituições sociais, o “véu” constrói visões 

de mundo distintas, onde, a depender da própria cor, apreende-se o mundo e 

interpreta a realidade de maneiras fundamentalmente diferentes. Segundo Du 

Bois (1903, p. 54), o véu obscurece a humanidade dos negros e impede que 

sejam vistos como verdadeiros americanos. Ele é paradoxal porque ao mesmo 

tempo em que limita a visão do negro no sentido de que toda experiência é lida 

pela questão da cor, permite uma espécie de clarividência racial. O véu conforma 

uma visão de mundo que, por um lado, enviesa a visão, e por outro lado revela 

a onipresença das dinâmicas intrínsecas às relações raciais, não permitindo que 

se ignore ou desconsidere a questão racial na conformação da sociedade e da 

experiência das pessoas nela, especialmente das pessoas negras. 

A necessidade de os negros nos Estados Unidos entenderem e 

navegarem por dois mundos distintos — o de sua identidade negra e o da 

sociedade branca dominante — levou Du Bois (1903, p. 54) à ideia de “dupla 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 343 

consciência”: “uma sensação estranha (...) de estar sempre a se olhar com os 

olhos dos outros, de medir sua própria alma pela medida de um mundo que 

continua a mirá-lo com divertido desprezo e piedade”. Aspecto fundamental da 

dupla consciência é a luta interna entre ser negro e ser americano, duas 

identidades que, sob o racismo estrutural, estão frequentemente em conflito, 

fazendo com que o reconhecimento de si como negro e como americano 

implique uma batalha diária na qual o senso próprio de identidade é 

continuamente desafiado e definido por estereótipos e preconceitos. Assim como 

a noção de “véu”, a “dupla consciência” indica uma condição paradoxal que força 

o negro a desenvolver a habilidade de modular seu pensamento e 

comportamento de acordo com a situação, apreendendo o mundo tanto pela 

perspectiva negra quanto pela americana. Essa capacidade distintiva de ver o 

mundo de duas perspectivas é também uma constante fonte de angústia. O que 

valorizar realmente em um mundo que constantemente questiona sua 

humanidade? — “ele simplesmente deseja que alguém possa ser ao mesmo 

tempo Negro e americano sem ser amaldiçoado e cuspido por seus camaradas, 

sem ter as portas da Oportunidade brutalmente batidas na cara” (Du Bois, 1903, 

p. 54). 

Du Bois integra um elemento dialético em sua análise, compreendendo a 

construção da identidade como um processo dialético onde a percepção do “eu” 

é profundamente influenciada por como o outro nos vê. Embora seja verdade 

que todo “eu” é construído dessa maneira, para o afro-americano e os sujeitos 

colonizados essa dinâmica é estruturante e exaustivamente cotidiana de sua 

experiência. A todo momento eles estão diante da tarefa involuntária de pensar 

como colonizados ou como si mesmos, e como efeito, de negociar identidades. 

Remetendo à herança do romantismo alemão e à filosofia nietzschiana, Du Bois 

sugere uma autoafirmação que não se restrinja à resignação ou revolta, 

propondo uma transcendência que leve à revelação da essência do “eu negro” 

onde a realização de si não seja contida pela linha de cor e pelo véu: “A história 

do negro americano é a história dessa luta: esse anseio por atingir a humanidade 

consciente, por fundir sua dupla individualidade em um eu melhor e mais 

verdadeiro” (Du Bois, 1903, p. 54). Superar o descrédito em si mesmo e o 

rebaixamento dos próprios ideais através do enfrentamento da atmosfera social 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 344 

de desprezo e ódio é, no pensamento e na vida de Du Bois, um trabalho 

fundamentalmente intelectual e político. 

Nesse sentido, a perspectiva ativista da trajetória intelectual e política de 

Du Bois merece destaque. Além da sua imensa contribuição intelectual através 

dos inúmeros trabalhos publicados e da docência na Atlanta University, ele 

esteve à frente do Niágara Movement, o movimento precursor da National 

Association for the Advancement of Colored People, uma das mais importantes 

organizações negras da história americana, e do primeiro Pan-African Congress, 

realizado em Paris em 1919. A luta contra o colonialismo europeu no cenário de 

disputa em torno da reestruturação do mundo após a I e II Guerras Mundiais 

através da sua posição enfática contra a intervenção americana no Haiti e a 

exploração econômica na Libéria são expressões do seu ativismo político. No 

campo intelectual, a atuação de Du Bois foi essencial para a desconstrução da 

noção biologizante de raça para uma perspectiva de diferenciação cultural e para 

o reconhecimento da importância da África e da diáspora africana na história 

global. Du Bois se comprometeu em identificar e divulgar o que os próprios 

negros pensavam dos problemas sociais que enfrentavam e da atitude do mundo 

em relação a eles, contribuindo para um pensando em curso, em fase de 

unificação e consolidação em centros fora da Europa, principalmente nos 

Estados Unidos, no Caribe, na África do Sul e África Ocidental (Silvério et al, 

2020). 

Apesar de tudo isso, o reconhecimento de W. E. B. Du Bois como um dos 

maiores intelectuais do século XX, e um dos fundadores da sociologia, é 

controverso. A projeção que teve como um dos principais críticos sociais e 

teóricos da questão racial não o deixou imune à sina de todo intelectual negro — 

ser reduzido a um intelectual negro, especialmente no Brasil. Apesar de suas 

contribuições para a compreensão da constituição material e espiritual da 

sociedade contemporânea, seu corpus teórico e científico foi excluído do cânone 

sociológico brasileiro. A história dessa exclusão revela como as ideologias 

econômicas e políticas ocidentais, incluindo as mais progressistas, não são 

isentas do racismo presente no apagamento das perspectivas intelectuais de 

negros. A homenagem recebida na Universidade de Berlim em 1958 que lhe 

concede o grau de Doutor em Economia (honoris causa) e o recente 

desvendamento da negação de Du Bois como fundador da sociologia são 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 345 

marcos da sua reabilitação como figura central do pensamento político pela sua 

contribuição ao movimento dos direitos civis e erosão do arcabouço 

segregacionista norte-americano bem como para o desenvolvimento do pan-

africanismo e descolonização do continente africano (Silvério et al, 2020). 

 

A SUBVERSÃO LITERÁRIA E ANTROPOLÓGICA DE ZORA NEALE 
HURSTON 
 

Zora Neale Hurston e Du Bois foram contemporâneos e amigos, 

pertenceram ao movimento cultural e artístico do Harlem e ambos trataram em 

suas obras de como se perceberam pessoas de cor, convergindo nos temas a 

que se dedicaram, mas apresentando respostas de estilos e tons diferentes. 

“Como é a sensação de se sentir um problema?” é uma das perguntas geradoras 

de “As almas da gente negra” (1903); “Como eu me sinto uma pessoa de cor” 

(1928) dá nome a um dos ensaios fabulosamente irreverentes de Huston. Du 

Bois descreve a experiência de ser negro e americano como uma luta entre 

ideais irreconciliáveis causadora de uma devastação interna, levando muitos a 

se envergonharem de si mesmos. Zora rejeita uma visão trágica sobre a 

identidade racial, expressando nos textos sua individualidade de maneira 

afirmativa e subversiva e sua preocupação em viver plenamente a sua condição, 

“além de qualquer raça ou tempo”, permanecendo essencialmente ela mesma. 

Ao dizer “Eu nem sempre me senti uma pessoa de cor. (...) Me sinto mais 

como uma pessoa de cor quando sou jogada contra um afiado cenário branco” 

é nítida a sua consciência da “linha de cor” e do “véu” que separa o mundo 

branco e negro. Zora reconhece a “dupla consciência” sobre a qual Du Bois 

teorizou, e a aborda como alguém que a transcende, vivendo simultaneamente 

como negra e americana, sem perder sua individualidade ou ter fraturada sua 

alma: 

 

Além das águas do Hudson, eu sinto minha raça. Entre os milhares de 
brancos, eu sou uma pedra escura que emerge, invadida por um mar 
cremoso. Eu sou invadida e varrida, mas no meio disso tudo, permaneço 
eu mesma. (Hurston, 2021 [1928], p. 49) 

 
Eu não tenho sentimentos separados sobre ser uma cidadã norte-
americana e de cor. Eu sou meramente um fragmento da Grande Alma 
que surge dentro das fronteiras (Hurston, 2021 [1928], p. 51) 

 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 346 

Assim como Du Bois, Zora destaca o custo à sociedade de os estudos 

sociais e a literatura não retratar a pessoa negra como uma pessoa comum, 

referindo-se a ela sempre como “um problema mais ou menos interessante”. Os 

seus trabalhos tratando dos negros de classe média, de seus relacionamentos 

afetivos e amorosos, de suas paixões artísticas e de seu cotidiano, muitos deles 

rejeitados para publicação, são um convite para reconhecer a longa trajetória 

trilhada pelos afroamericanos desde a escravização e para considerá-los para 

muito além de “um problema social”. Dessa forma, ao mesmo tempo em que se 

insere do debate sobre a integração social da população afrodescendente, Zora 

chama atenção para suas subjetividades e para pensá-la em um lugar de 

normalidade dentro da vida social. Mas apesar do brilhantismo literário que a 

consagrou como “uma das principais expoentes da literatura norte-americana do 

século XX” (Basques, 2021, p. 103), a  sua proposta de retratar histórias realistas 

em torno de um “negro médio, esforçado e não-mórbido”, a fim de gerar 

entendimento de sobre como eles são penetrados pela civilização ocidental, e 

descentrando a questão da luta racial, enfrentou imensa resistência por parte 

dos editores brancos. 

No ensaio “O que os editores brancos não publicarão” (2019 [1950]), Zora 

lamenta a falta de interesse em publicações que desafiam os estereótipos 

cristalizados no imaginário norte-americano sobre a pessoa negra e critica as 

políticas editoriais que se reduziam a retratá-la de modo superficial, pitoresco ou 

extraordinário. Hurston ecoa o ponto de vista de Du Bois (1903, p. 61) sobre a 

liberdade ainda almejada — “a liberdade da vida e do corpo, a liberdade de 

trabalhar e pensar, a liberdade de amar e aspirar” — questionando a falta de 

curiosidade dos anglo-saxões em relação às vidas e emoções dos negros, 

argumentando que para uma representação adequada das minorias é 

necessário romper com práticas editoriais da época e violar um grande princípio 

da arte nacional (Hurston, 2019 [1950]). O ponto é que, como bem sabia Zora, a 

falta de interesse do mercado literário pelos romances retratando como vivem e 

se comportam um médico, empreendedor ou oficial de seguros negro reflete o 

terror covarde da sociedade branca em encarar “o segredo mais bem guardado 

dos Estados Unidos” de que não existe nenhum princípio biológico ou psicológico 

que legitime a desigualdade racial e “o sentimento de diferença que inspira o 

medo e que sempre se expressa em desgosto” (Hurston, 2019 [1950], p. 110). 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 347 

“Somos iguais, mas apenas até certo ponto” é o pensamento que explica a “falta 

de literatura sobre as emoções mais elevadas e a vida amorosa dos Negros e 

das minorias, em geral” (Hurston, 2019 [1950], p. 107). 

Além de catalisar um novo paradigma para o negro norteamericano que 

implodia os discursos racistas e as representações estereotipadas, Zora criou 

uma nova estética para a pesquisa etnográfica como se pode ver em “Barracoon: 

The Story of the Last ‘Black Cargo’”. “Olulalê Kossola: As palavras do último 

homem negro escravizado” (2021), a tradução do “Barracoon”, destaca-se por 

subverter as práticas tradicionais da etnografia ao colocar Kossola, também 

conhecido como Cudjo Lewis, no centro da narrativa reconhecendo-o como autor 

e não como um nativo ou informante. Em vez de se intrometer com 

interpretações ou seguir uma agenda rígida de pesquisa, Zora permite que 

Kossola conte sua história do seu próprio jeito, respeitando seu ritmo e a forma 

como deseja narrar suas experiências (Plant, 2021), refletindo uma sensibilidade 

de aproximação ao campo e sujeito da pesquisa que contrasta com métodos 

mais intrusivos como os praticados pela antropologia americana e britânica da 

época. 

Não que a antropóloga desapareça do texto se limitando ao papel de 

observadora; é que ela se insere na narrativa menos como “a antropóloga 

estudada e inquiridora ou a etnógrafa investigativa ou a autora” (Plant, 2021, p. 

19) e sim através da experiência vivida, e compartilhada com o leitor, em lidar 

com os desafios da pesquisa etnográfica: a lenta inserção no campo e recepção 

pelo seu interlocutor, os movimentos que faz para se adaptar à agenda dele e 

deixá-lo confortável para compartilhar sua história, as brechas que encontra para 

retomar caminhos dos quais seu interlocutor se desviou no fluxo do seu próprio 

processo narrativo. A narrativa é contada em primeira pessoa, mantendo a 

oralidade e autenticidade da fala de Kossola. Zora transcreve suas palavras com 

precisão, respeitando sua dicção vernacular e expressões idiomáticas, 

produzindo “um texto escrito que mantém a oralidade da palavra falada” (Plant, 

2021, p. 18). Esse e outros aspectos faz de “Olulalê Kossola” um trabalho 

pioneiro que exemplifica como a etnografia pode ser conduzida com respeito à 

voz e à história do interlocutor, em um processo de correspondência, polifonia e 

autoconhecimento (Basques, 2021). 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 348 

Zora realizou seus estudos de pós-graduação sob a orientação de Franz 

Boas, na Universidade de Colúmbia, e em 1935 obteve o título de PhD em 

Antropologia. Nessa mesma época foram publicados os “Padrões de Cultura” 

(1934) de Ruth Benedict e “Sexo e Temperamento” (1935) de Margareth Mead, 

também orientandas de Boas. O que explica o fato de que Benedict e Mead são 

profusamente lidas nos cursos de antropologia, enquanto Hurston continua 

desconhecida pela maioria dos estudantes das ciências sociais, mesmo sendo 

autora de uma etnografia campeã de vendas como o “Barracoon”? 

Basques (2021, p. 28) recupera uma carta de Hurston enviada a Franz 

Boas, em 1934, onde ela o convida a prefaciar a publicação de sua tese “Mules 

and Men” justificando a sua decisão de manter a oralidade e linguagem própria 

de seus interlocutores: “(...) espero que o assunto não científico que deve estar 

aí para o bem do leitor médio não o impeça de escrever a introdução. Acontece 

que as conversas e os episódios são verdadeiros. Mas é claro que eu nunca os 

teria colocado para que os cientistas os lessem”. Em outra carta, enviada ao 

amigo e escritor Langston Hughes, em 1929, ela falava sobre a sua preocupação 

com relação a um de seus manuscritos em “não deixar buracos para que a 

multidão científica nos pise e nos rasgue” (Hurston, 1929 citado por Basques, 

2021). A resistência enfrentada por Zora no campo científico pelas suas escolhas 

etnográficas, a rejeição do seu estilo literário pelo mercado editorial, o 

engavetamento de seus manuscritos, a falta de financiamento para suas 

pesquisas antropológicas, o seu sepultamento como indigente em uma cova 

comum e sem identificação, mais um sem fim de situações que poderiam ser 

mencionadas, expressam a colonialidade do saber que subalterniza e invisibiliza 

a multiplicidade de conhecimentos, e suas formas de produção, que não 

responde às referências associadas à ciência convencional, ao discurso 

hegemônico e ao cânone disciplinar (Restrepo e Rojas, 2010). 

“Onde Zora estaria localizada no campo da antropologia se seu corpo 

fosse outro? Se não fosse negra, nem mulher?” Essa pergunta, feita por Santos 

e Rodrigues de Paula (2023), aponta para o processo continuado de produção 

de indigência cultural sobre corpos colocados às margens da produção do 

conhecimento conceituado por Sueli Carneiro (2005) como epistemicídio. 

Frequentemente, antropólogas como Zora têm o seu trabalho desqualificado e 

discurso descredibilizado sob o argumento de serem políticos demais. Não é 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 349 

porque são irrelevantes que caem no esquecimento, mas porque a sua produção 

epistêmica e artística desestrutura a lógica de operação hegemônica dos 

contextos em que se inserem. 

A disparidade de alcance na antropologia e nas ciências sociais de 

autores como Firmin, Querino, Du Bois e Hurston, quando comparados com 

Malinowski, Boas, Benedict e Mead, por exemplo, não pode ser considerada 

resultado de diferenças epistemológicas e culturais lato sensu. As dinâmicas de 

hierarquização, subalternização e supressão que qualificam a relação das suas 

obras com os currículos, as aulas, outros atores e textos acadêmicos etc. fazem 

parte das configurações históricas do mundo colonial/moderno fundamentado na 

colonialidade do poder e na diferença colonial (Mignolo, 2003) que, por sua vez, 

se assentam na ideia de raça (Grosfoguel, 2007). O reposicionamento desses 

autores na história das disciplinas em que se inseriram através do esforço 

devotado de acadêmicos contemporâneos, os reconhecimentos institucionais e 

homenagens tardios que receberam, a inserção recente das suas obras nas 

ementas dos cursos de graduação e pós-graduação etc. refletem um movimento 

incipiente de decolonialidade do saber que torna visível o agenciamento 

intelectual e político da diferença racial e colonial realizado por eles e seus porta-

vozes atuais e que reivindica o direito de existência, a afirmação de credibilidade 

e o potencial de transformação social de conhecimentos historicamente 

subalternizados. 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

A desumanização de povos africanos e de afrodescendentes durante e 

após a escravização foi um dos capítulos mais dramáticos da existência humana, 

deixando uma terrível herança de espólio cultural, desigualdade social e 

violência discriminatória. Através de uma atuação intelectual e política contra-

hegemônica em contextos sociais hierarquizados pela ideia de raça, Firmin, 

Querino, Du Bois e Hurston se comprometeram a devolver a humanidade 

sequestrada às pessoas negras nas Américas visibilizando, através dos seus 

trabalhos, o imenso legado epistêmico, cultural e artístico africano e afro-

americano. 

Esses autores forneceram quadros teóricos e analíticos que permanecem 

relevantes na contemporaneidade na luta antirracista e na realização da justiça 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 350 

racial na sociedade ocidental como um todo e também no mundo acadêmico. A 

leitura afrocentrada da formação do Brasil apresentada por Querino, os conceitos 

de “véu” e “dupla consciência” de Du Bois, a polifonia e o entrelaçamento entre 

literatura e etnografia no trabalho de Zora, entre outras contribuições, são 

referências poderosas alternativas às possibilidades negadas pelo racismo 

acadêmico. Além de ferramentas críticas capazes de apoiar estratégias criativas 

de resistência para grupos marginalizados ou trabalhos subversivos, suas obras, 

construídas nas fronteiras da diferença colonial, são fundamentais na 

redistribuição geo-corpo-política da produção do conhecimento e para tornar 

possível uma descolonização intelectual das ciências sociais. 

A leitura desses autores evidencia que a produção de conhecimento no 

mundo é muito mais ampla e variada do que as tradições científicas, com os 

seus “espíritos de escola”, limitada aos cânones da epistemologia ocidental, 

reconhecem. Para combater o desperdício dessa riqueza e abundância 

intelectual é preciso tornar visível a diversidade epistêmica ocultada pela 

colonialidade do saber, lhe conferir credibilidade e se comprometer com uma 

atitude intelectual vigilante diante dos processos de silenciamento e descrédito 

implícito aos cânones. Zora (2019 [1950], p. 10) antecipou esse apelo se 

posicionando diante dos editores brancos: “um grande princípio da arte nacional 

precisa ser violado”. O mesmo se pode dizer em relação à prática e ao ensino 

de antropologia e ciências sociais. É preciso uma revisão corajosa dos currículos 

e das abordagens de pesquisa, reavaliando o que vale a pena continuar sendo 

considerado canônico nas disciplinas. Para uma atualização genuína que 

enfrente o racismo epistêmico e o epistemicídio negro precisaremos do impulso 

insubordivável de Zora — que o seu espírito nos encoraje! 

 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Prefácio. In: DU BOIS, W. E. B. As almas do povo 
negro. São Paulo: Veneta, 2021. 
 
BASQUES, Messias. Introdução à edição brasileira. In: HURSTON, Zora Neale. 
Olualê Kossola: as palavras do último homem negro escravizado. Rio de 
Janeiro: Record, 2021. p. 23-31. 
 
BASQUES, Messias. Vozes negras na antropologia: breve história de um projeto 
antirracista. Novos Debates, v. 8, n. 2, p. 1-24, 2022. 
 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 351 

BURNS, Edward Bradford. Manuel Querino’s interpretation of the African 
contribution to Brazil. The Journal of Negro History, v. 59, n. 1, 1974. 
 
CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não ser como fundamento 
do ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, São Paulo, 2005. 
 
CASTRO, Celso (Org.). Anténor Firmin e a igualdade das raças humanas. In: 
______. Além do cânone: para ampliar e diversificar as ciências sociais. Rio 
de Janeiro: FGV, 2022. p. 31-34. 
 
D’AMATO, Andréa Silva. Manuel Querino. In: Enciclopédia de Antropologia. 
São Paulo: Universidade de São Paulo, Departamento de Antropologia, 2023. 
 
DIAS, Luciana de Oliveira. Circuitos antropológicos: por uma Antropologia Negra 
no Brasil. Novos Debates, v. 7, n. 2, p. 1-15, 2021. 
 
DU BOIS, W. E. B. [1903]. As almas da gente negra. Rio de Janeiro: Lacerda, 
1999. 
 
DU BOIS, W. E. B. [1899]. Preconceito de cor. In: CASTRO, Celso (Org.). Além 
do cânone: para ampliar e diversificar as ciências sociais. Rio de Janeiro: 
FGV, 2022. p. 63-78. 
 
FIRMIN, Anténor. [1885]. Prefácio. In: Da igualdade das raças humanas: 
antropologia positiva. Redenção: UNILAB, 2021. Tradução online. 7 p. (Curso 
“Vozes Negras na Antropologia”). 
 
FIRMIN, Anténor. [1885]. Hierarquização fictícia das raças humanas. In: 
CASTRO, Celso (Org.). Além do cânone: para ampliar e diversificar as 
ciências sociais. Rio de Janeiro: FGV, 2022. p. 35-41. 
 
GROSFOGUEL, Ramón. Dilemas dos estudos étnicos norte-americanos: 
multiculturalismo identitário, colonização disciplinar e epistemologias 
descoloniais. Ciência e Cultura, São Paulo, v. 59, n. 2, p. 32-35, 2007. 
 
HURSTON, Zora Neale. Correspondência (30 abr. 1929). Destinatário: Langston 
Hughes. In: KAPLAN, A. Zora Neale Hurston: a life in letters. New York: 
Doubleday, 2002. p. 245-246. 
 
HURSTON, Zora Neale. O que os editores brancos não publicarão. Ayé: Revista 
de Antropologia, v. 1, n. 1, p. 106-111, 2019. 
 
HURSTON, Zora Neale. Como eu me sinto uma pessoa de cor. In: Ayê, edição 
especial: Fire!!! Textos escolhidos de Zora N. Hurston. 2021. p. 45-53. 
 
HURSTON, Zora Neale. Olualê Kossola: as palavras do último homem negro 
escravizado. Rio de Janeiro: Record, 2021. 
 



EPISTEMOLOGIAS INSURGENTES REESCREVENDO O CÂNONE A PARTIR DE VOZES NEGRAS. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 352 

MIGNOLO, Walter. Histórias locais, projetos globais: colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 
 
PLANT, Deborah G. Introdução. In: HURSTON, Zora Neale. Olualê Kossola: as 
palavras do último homem negro escravizado. Rio de Janeiro: Record, 2021. 
p. 12-20. 
 
QUERINO, Manuel Raimundo. [1918]. O colono preto como fator da civilização 
brasileira. Afro-Ásia, n. 13, p. 143-158, 1980. 
 
QUIJANO, Aníbal. [1992]. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 
Latina. In: LANDER, Edgardo (org.). La colonialidad del saber: eurocentrismo 
y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 
2000. p. 117-142. 
 
RESTREPO, Eduardo; ROJAS, Axel. Colonialidad del saber y geopolíticas del 
conocimiento. In: Inflexión decolonial: fuentes, conceptos y 
cuestionamientos. Popayán: Samava, 2010. 
 
RODRIGUES DE PAULA, Rafaela; SANTOS, Steffane Pereira. Insubmissos 
modos do fazer etnográfico de Zora Neale Hurston. Zabelê, v. 4, n. 2, p. 40-53, 
2023. 
 
SILVÉRIO, Valter Roberto et al. Racismo acadêmico e formação das Ciências 
Sociais na América: W.E.B. Du Bois e a interseccionalidade entre ciência e 
política. Revista da ABPN, v. 12, n. 32, p. 333-366, 2020. 
 
 

Juliana Mota Diniz 

 

Graduada em Ciências Sociais pela 
Universidade Federal de Uberlândia com 
enfoque em Antropologia. Possui 
formação complementar e experiência 
profissional nas áreas de Antropologia, 
Educação, Sustentabilidade e 
Agroecologia. Trabalhou como professora 
de Sociologia na educação formal, como 
extensionista rural junto à Agricultura 
Familiar e comunidades tradicionais e 
atua hoje como consultora de projetos 
socioambientais e de desenvolvimento 
local. Atualmente pesquisa sobre 
etnoconservação, socioambientalismo e 
populações tradicionais e atua como 
educadora e consultora no Instituto de 
Desenvolvimento Regenerativo, do qual é 
sociofundadora, apoiando projetos e 
organizações na realização de um papel 
regenerativo nos territórios e economias 
locais. 

 



 Juliana Mota Diniz 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 353 

Currículo Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/4030415992465550   

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

http://lattes.cnpq.br/4030415992465550

