
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 
Universidade Federal da Paraíba / UFPB  

profwanhist@gmail.com  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A QUILOMBAGEM COMO 
RUPTURA EPISTÊMICA: 
invisibilização e silenciamento 
sobre as 
resistências/epistemologias 
negras no Brasil. 

__________________________  
RESUMO 

Este trabalho tem como objetivo evidenciar 
como a Quilombagem, conceito desenvolvido 
pelo intelectual negro Clóvis Moura, pode ser 
compreendido como um movimento teórico que 
permite novos significados para os estudos de 
uma nova historiografia da abolição. Essencial 
para repensar as teorias eurocêntricas e 
coloniais sobre o período, o conceito de 
Quilombagem ainda permanece sem grandes 
discussões e debates no âmbito acadêmico, 
refletindo hierarquias epistemológicas que 
limitam o reconhecimento de categorias 
elaboradas por intelectuais negros. Nesse 
sentido, a abordagem proposta também dialoga 
com os princípios da Lei 10.639/11.645, ao 
contribuir para a valorização de saberes e 
narrativas afro-brasileiras no campo da 
educação e da produção historiográfica. Além 
disso, busca-se refletir sobre a urgência de 
“enegrecer o currículo”, compreendendo o 
ensino de História como espaço de resistência 
e reexistência, no qual a Quilombagem se 
transforma em ferramenta epistêmica capaz de 
tensionar e transformar as bases coloniais do 
conhecimento escolar. 

Palavras-chave: Quilombagem; 
Epistemologias Negras; Intelectuais Negros. 

.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Quilombagem as an epistemic 
rupture: invisibility and 

silencing of Black 
resistances/epistemologies in 

Brazil. 
_________________________ 

ABSTRACT 

This paper aims to demonstrate how 
Quilombagem, a concept developed by the 
Black intellectual Clóvis Moura, can be 
understood as a theoretical movement that 
offers new meanings for studies on a new 
historiography of abolition. Essential for 
rethinking Eurocentric and colonial theories 
about the period, the concept of Quilombagem 
remains largely undiscussed within academic 
circles, reflecting epistemological hierarchies 
that limit the recognition of categories developed 
by Black intellectuals. Furthermore, seeks to 
reflect on the urgency of “blackening the 
curriculum,” understanding the teaching of 
History as a space of resistance and re-
existence, in which Quilombagem asserts itself 
as an epistemic tool capable of creating tension 
and transforming the colonial bases of school 
knowledge.  

Keywords: Quilombagem; Black 
Epistemologies; Black Intellectuals.  



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 421  

Introdução 

A construção narrativa da história brasileira sobre a escravidão e seus 

processos de resistência foram moldadas por uma perspectiva colonial e 

eurocêntrica, que restringiu a história da população negra ao papel de objeto e 

não de sujeito da história. Esse apagamento é resultado das escolhas 

metodológicas e epistemológicas da historiografia tradicional e reforça a 

exclusão da agência negra nos processos sociopolíticos e na constituição do 

Estado-nação e na formação da identidade nacional. A resistência à escravidão, 

reduzida ao discurso de revoltas esporádicas e ao mito da passividade, 

obscurece a complexidade das dinâmicas de enfrentamento ao regime 

escravagista. Diante disso, este artigo busca reafirmar a Quilombagem enquanto 

conceito central para a compreensão das dinâmicas de resistência ao longo do 

sistema escravista e suas continuidades e dinâmicas ao longo do processo 

histórico republicano.  Além disso, busca-se problematizar a invisibilização de 

categorias teóricas formuladas por intelectuais negros, discutindo a necessidade 

de ampliar o reconhecimento dessas epistemologias no campo da história e do 

ensino de história. Portanto, dialoga-se com autores que tensionam as leituras 

hegemônicas da historiografia, inserindo as epistemologias negras no centro das 

reflexões teóricas.  

Autor do conceito de Quilombagem, Clóvis Moura nasceu em Amarante, 

interior do Piauí em 1925, foi um intelectual negro engajado, interdisciplinar e 

extremamente preocupado com as condições e a realidade da população negra 

no Brasil, sociólogo, historiador e jornalista, poeta e militante se destacou por 

construir uma interpretação radicalmente antirracista e anticolonial da formação 

social brasileira. A vida intelectual e política de Moura esteve sempre 

entrelaçada, e sua militância no Partido Comunista Brasileiro, na década de 

1940, foi decisiva para consolidar seu compromisso com uma práxis voltada à 

transformação social e à emancipação da população negra.  

Sua produção teórica e literária é vasta e diversa, abrangendo desde a 

poesia em obras como Espantalho na Feira (1959) e Argila da Memória (1964) 

além das análises sociológicas e históricas que se tornaram referências 

fundamentais para compreender as relações raciais no Brasil. Com Rebeliões 

da Senzala (1959), Moura inaugura uma nova leitura da história da escravidão 

ao recolocar a população negra como sujeito da luta e da transformação 



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 422  

histórica, rompendo com a narrativa eurocêntrica e paternalista dominante. Nas 

décadas seguintes, ampliou sua reflexão em obras como Sociologia do Negro 

Brasileiro (1988), História do Negro Brasileiro (1989) e Dialética do Brasil Negro 

(1994), nas quais desenvolveu a categoria de Quilombagem, síntese teórico-

metodológica que articula resistência, consciência e práxis. 

O conceito de Quilombagem emerge como uma chave interpretativa para 

a reescrita da história negra no Brasil. Diferente das leituras que veem os 

quilombos como fenômenos isolados ou meros refúgios de escravizados fugidos, 

Moura, compreende a categoria da Quilombagem como um processo histórico 

contínuo de resistência, que desafia a estrutura escravocrata e suas 

permanências no pós-abolição. Ao propor essa categoria, Moura desloca a 

resistência negra do campo da excepcionalidade para o centro da análise 

histórica, evidenciando a luta organizada da população negra como elemento 

fundamental para compreender a formação social brasileira. 

Esse trabalho pretende analisar como Moura ao conceituar o processo da 

Quilombagem compreende uma interpretação diferente dos paradigmas sobre a 

escravidão, questionando a centralidade das narrativas hegemônicas e 

evidenciando a insuficiência das categorias tradicionais para dar conta da 

experiência histórica da população negra. A ausência de conceitos e categorias 

sobre o processo de resistência negra não é apenas uma lacuna historiográfica, 

mas um projeto epistemológico que mantém a hierarquia racial no campo do 

conhecimento. Diante desse cenário, o artigo, além de demonstrar a 

Quilombagem enquanto fenômeno da mudança estrutural da escravidão e sua 

relevância para os estudos históricos e sociológicos, busca descolonizar o 

campo do saber, ao evidenciar a importância das epistemologias negras na 

reconstrução do cânone historiográfico e na práxis da educação básica.  

 

POR UMA EPISTEMOLOGIA ENEGRECIDA 

 

A discussão em torno do que se constitui uma Epistemologia Negra e se 

a mesma se caracteriza enquanto unidade teórica vem ganhando contorno e 

debates densos dentro dos circuitos acadêmicos, para tanto, é importante 

estabelecermos o que compreendo enquanto epistemologia e o que proponho 

dentro da perspectiva da obra de Clóvis Moura. Epistemologia pode ser 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 423  

compreendida como o campo do conhecimento responsável por refletir sobre a 

origem e os critérios de validade dos saberes produzidos. Ou seja, trata-se de 

um esforço para compreender como se constrói e o que é considerado 

conhecimento legítimo, quem é reconhecido como sujeito desse saber e quais 

formas de conhecimento são validadas pelas instituições acadêmicas.  

Segundo Boaventura de Sousa Santos (2010), a epistemologia moderna 

se constituiu a partir de uma lógica abissal que separa o que é reconhecido como 

saber científico daquilo que é reduzido a não saber. É justamente contra essa 

hierarquia epistêmica que emergem as epistemologias negras (GONZALEZ, 

1988; COLLINS, 2016; CARNEIRO, 2005), que propõem a descolonização dos 

modos de conhecer e afirmam as experiências históricas e culturais negras como 

fontes legítimas de produção de conhecimento 

Nesse sentido, discutir Epistemologia Negra é questionar os fundamentos 

que sustentam a centralidade do pensamento eurocêntrico na produção de 

conhecimento e, ao mesmo tempo, afirmar os saberes produzidos por 

intelectuais negros e negras como referências teóricas e políticas válidas para 

compreender o mundo, especialmente as experiências da população negra. 

Partindo dessa compreensão, a proposta de uma Epistemologia Negra não se 

limita a inserir novos autores no campo do saber, mas a desafiar as estruturas 

que historicamente definiram o que é conhecimento legítimo. Intelectuais como 

Sueli Carneiro (2005), Lélia Gonzalez (1988) e Abdias do Nascimento (1980) 

propõem deslocamentos teóricos que questionam a centralidade eurocêntrica na 

produção do saber, reivindicando a legitimidade dos conhecimentos oriundos 

das experiências afro-brasileiras e das lutas antirracistas, que não apenas 

ampliam o campo da epistemologia, mas o reconfiguram a partir da centralidade 

do sujeito negro como produtor de saber e agente histórico. 

É nesse contexto que a obra de Clóvis Moura ganha centralidade, ao 

propor categorias analíticas próprias, como a Quilombagem, que deslocam a 

população negra da posição de objeto passivo da história para a condição de 

sujeito ativo na construção da sociedade brasileira. Moura não apenas denuncia 

o silenciamento das experiências negras na historiografia, mas elabora um 

pensamento enegrecido que confronta os paradigmas eurocêntricos e revela a 

potência política e epistemológica da resistência negra. Sua produção intelectual 



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 424  

se insere, portanto, no horizonte de uma epistemologia insurgente que reivindica 

outras formas de pensar, narrar e ensinar a história.  

O reconhecimento da existência de uma tradição negra de pensamento, 

historicamente marginalizada na academia é fundamental para compreender 

tanto os limites quanto as possibilidades de ruptura no campo do conhecimento, 

apesar de se apresentar como espaço de produção científica e liberdade crítica, 

a academia também opera como território de exclusão, silenciamento e 

epistemicídio (Kilomba, 2010). Nesse contexto, o pensamento negro emerge 

como instrumento de resistência, reposicionamento e reinterpretação, ao 

oferecer categorias, narrativas e referências que rompem com a centralidade 

eurocêntrica do saber. Tal tradição, ainda que muitas vezes ignorada nos 

currículos brasileiros é basilar para a construção de teorias como o Pós-

Colonialismo e o Decolonialismo, cujas raízes estão profundamente ancoradas 

na obra de autores negros como Aimé Césaire, Frantz Fanon, W.E.B. Du Bois e 

tantos outros.  

 

Sem utilizar precisamente o termo “colonialidade”, já era possível 

encontrarmos a ideia que gira em torno desse conceito em toda a tradição do 

pensamento negro. A título de exemplo, podemos encontrar 

contemporaneamente essa ideia em autores e autoras tais como W. E. B. Du 

Bois, Oliver Cox, Frantz Fanon, Cedric Robinson, Aimé Césaire, Eric 

Williams, Angela Davis, Zora Neale Huston, bell hooks etc. (Bernardino-Costa 

e Grosfoguel, 2016, p. 17). 

 

Nesse sentido, a perspectiva eurocêntrica de produção de conhecimento 

já não pode mais ser tratada como a única via legítima para se compreender o 

mundo. A própria ideia de que há apenas uma racionalidade universal e 

desvinculada das experiências concretas dos povos vem sendo questionada. 

“toda experiência social produz e reproduz conhecimento, e ao fazê-lo, 

pressupõe uma ou várias epistemologias” (Santos; Menezes, 2010, p. 15).  Ou 

seja, não há neutralidade na produção de saberes, toda epistemologia está 

enraizada em contextos sociais, históricos e culturais específicos.  

A história enquanto produção de conhecimento científico não se reduz à 

linearidade de uma narrativa escrita, mas se constitui por meio de escolhas 

teóricas, metodológicas e políticas que definem o que será reconhecido como 

saber legítimo. Como aponta Edward P. Thompson (1981), o trabalho 

historiográfico exige rigor na análise das fontes e compromisso com a 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 425  

recuperação da experiência histórica de sujeitos subalternizados, a partir de suas 

práticas, contradições e lutas concretas. 

Mas é justamente nesse processo de construção que também se 

produzem esquecimentos. Luiz Rufino, o pedagogo das encruzilhadas nos 

lembra que a história enquanto práxis, pode ser também um lugar de 

silenciamentos, pois define o que merece ser lembrado e, com isso, quem pode 

ser esquecido (Rufino, 2017). Esses vazios não são naturais, são produzidos, 

escolhidos e estrategicamente mantidos. 

Esse silenciamento e esquecimentos apontados por Rufino, foram 

debatidos por Nilma Lino Gomes, em O movimento negro educador (2017), para 

falar sobre essa pedagogia das ausências e das emergências e da necessidade 

e possibilidade de novas epistemologias e práticas educacionais. Torna 

necessário contribuir com o enfrentamento daquilo que Ângela Figueiredo e 

Ramon Grosfoguel (2007) chamam de “política do esquecimento”, processo pelo 

qual opera como mecanismo sistemático de apagamento das contribuições de 

intelectuais negros e negras no campo do conhecimento. 

Dessa maneira, busco inserir no campo do debate historiográfico como o 

conceito de Quilombagem opera na obra mouriana, não apenas para caracterizá-

lo mas para conduzir e fomentar a possibilidade de fazer aquilo que Nilma Lino 

Gomes diz sobre o currículo, “processo de descolonização dos conhecimentos 

e, consequentemente, dos currículos educacionais”. (Gomes, 2019).  

 

A QUILOMBAGEM COMO OPÇÃO EPISTEMOLÓGICA 

 

Assumir a Quilombagem como opção epistemológica é reconhecer o 

quilombo não apenas como expressão territorial de fuga do cativeiro, mas como 

uma escolha política, teórica e existencial de insurgência contra a colonialidade 

do saber (Quijano, 2005).  Em diálogo com a noção de reexistência (Sousa, 

2009; 2011), a Quilombagem se projeta como prática de sobrevivência e 

reinvenção diante de um projeto histórico de apagamento e silenciamento dos 

saberes negros. Clóvis Moura, ao elaborar essa categoria, inscreve a 

experiência negra como produtora de conhecimento, de história e de crítica 

radical ao sistema escravista-capitalista que forjou as bases da formação social 

brasileira. Para Moura (2001) a história oficial negligenciou as formas autônomas 



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 426  

de organização negra, apagando seu protagonismo político em prol de uma 

narrativa de passividade. Frente a isso, a Quilombagem se apresenta como 

ruptura epistêmica, reordena o campo do conhecimento ao recentrar sujeitos 

historicamente alijados das genealogias hegemônicas do saber. 

Ainda que este texto não se proponha a esgotar as definições e 

complexidades que envolvem o conceito de Quilombagem, seja por limites de 

tempo, espaço ou por diálogos que ainda precisam ser aprofundados, é 

necessário apresentar como Clóvis Moura elabora essa categoria a partir da sua 

reflexão sócio-histórica sobre a realidade brasileira, que inicia ainda na dinâmica 

do sistema escravista, o que ele vai chamar de negação do sistema escravista.  

Moura entende que o processo que a população negra escravizada inicia 

a negação do sistema escravista é gradual, mas não submissa, como alguns 

teóricos costumavam descrever, ele desloca-o de objeto que antes era 

caracterizado como ser patológico, inexpressivo, incapaz de subverter a ordem, 

a um sujeito que, embora tenha passado por processos de tomadas de 

consciência progressiva, ou seja, a recusa individual é o primeiro estágio, mas é 

no coletivo que se tem a radicalização, a negação sistêmica da escravidão. 

Portanto, o sujeito passa de escravo a quilombola consciente, e isso marca a 

emergência de uma nova subjetividade: um ser social insurgente. O quilombo 

opera como uma ruptura desse sistema, ele nega a estrutura escravista em 

todos os níveis, seja econômico, político, simbólico e cultural. Penso aqui 

que o quilombo é um mundo dentro de um mundo, ou seja, um lugar onde 

o escravizado torna-se/se sente de fato sujeito, humano, dono de si, é para 

ele um “contra-mundo”, um espaço alternativo de experiência de liberdade 

concreta, onde a divisão do trabalho, os vínculos comunitários e os valores são 

completamente distintos daqueles impostos pela lógica colonial. A experiência 

do trabalho livre agora em contraponto ao trabalho compulsório é um símbolo do 

fenômeno da Quilombagem, isso mostra que a Quilombagem não apenas 

resiste, ela antecipa, ela é uma projeção de futuro dentro do presente 

escravocrata, uma “sociedade por vir” que já existe nas brechas da opressão.  

É importante a compreensão de que a  Quilombagem enquanto categoria 

teórica pensada e descrita por Clóvis Moura possui um longo percurso em sua 

obra, sua gênese está em Rebeliões da Senzala (1959), onde o autor já esboça 

a leitura dos quilombos como formas de resistência coletiva organizadas, que 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 427  

vão além do mero refúgio ou da fuga. Com o tempo, essa percepção se 

consolida, e Moura passa a utilizar o termo Quilombagem como síntese de um 

processo histórico permanente de resistência negra no Brasil, marcado por 

rupturas político-sociais, reorganização autônoma e produção de outros modos 

de vida e de saber (MOURA, 1959; 1981; 1993; 2010). 

Moura entende também que o quilombo tem uma geografia política, pois, 

ainda que informal, ele delimita territórios de liberdade e resistência, não é 

apenas simbólico, é histórico é movimento, é processo, é continuação, ele 

evidencia a sua função ideológica, étnica, produtiva e política, é ali que se 

instaura uma outra ordem possível, um modus operandi fora da lógica da 

colonialidade. A Quilombagem, portanto, demarca uma ruptura fundamentada 

na vivência da negação do sistema colonial, no combate da opressão e na 

construção autônoma de um “novo mundo”. Algumas dessas reflexões 

mourianas se coadunam ao que Beatriz Nascimento (2018) vai descrever sobre 

os quilombos, ao propor o conceito de Paz Quilombola, elaborado a partir de 

suas pesquisas de campo e reflexões sobre as comunidades quilombolas 

contemporâneos. Para Nascimento (2018), o quilombo não é apenas um espaço 

de enfrentamento bélico ou resistência armada, mas um território de produção 

de vida, de cuidado e de continuidade histórica. A “paz” quilombola, nesse 

sentido, representa o auge da autonomia e da liberdade, o momento em que a 

comunidade negra se organiza política, produtiva e espiritualmente fora das 

lógicas coloniais. Como afirma a autora, “a guerra é a exceção da vida no 

quilombo e é na paz que esse modelo de estrutura social se perpetua como 

história do Brasil e do negro dentro dela” (NASCIMENTO, 2018, p. 137). 

No momento em que ainda não se havia falado de movimento 

abolicionista, a Quilombagem rompe com um processo de um sistema pautado 

pela dominação, e escancara a luta de classe e raça que foi forjando o sistema 

embrionário brasileiro, ditando e estruturando as dinâmicas sociais ao longo do 

processo histórico de construção de uma nação.  

A sua dinâmica expressava a contradição fundamental da época, isto é, aquela 

que existia entre os escravos e os seus senhores e aparecia, em consequência 

disso, em todas as áreas e épocas em que o sistema de produção escravista foi 

estabelecido. A quilombagem é um movimento emancipacionista que 

antecede, em muito, o movimento liberal abolicionista; ela tem caráter mais 

radical, sem nenhum elemento de mediação entre seu comportamento 

dinâmico e os interesses da classe senhorial. (Moura, 1992, p 22).  



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 428  

Ou seja, a luta do povo negro em busca do reconhecimento da sua 

dignidade humana, emancipação e manter-se vivo que determina 

paulatinamente o desgaste do sistema escravista. Aqui podemos verificar que a 

população negra esteve presente em todos os movimentos de mudanças sociais 

e políticas que aconteceram, seja na colônia, no império ou na república, através 

das revoltas, insurreições ou guerrilhas, nas revoltas da independência, lutando 

hora pelos portugueses, outra pelos holandeses, mas buscando uma cidadania 

que ainda era negada, lutou nos mais diversos movimentos político-social, por 

moradia, por habitação, por educação. (Gonzalez; Hasenbalg, 1982).  

Aqui faço um movimento de destacar a importância de lembrarmos que a 

historiografia marca o processo de construção de uma consciência histórica e 

com isso muitas vezes de um apagamento sistemático da participação da própria 

população negra na sua emancipação, por ora delegando a Princesa Isabel a 

esse ato “benevolente” com os negros, ou até mesmo, atribuindo sempre ao 

movimento abolicionista o prestígio de tamanha façanha, "não foi nem obra dos 

escravos, nem graça de princesa" (ALONSO, 2015, p.17).  

Ou seja, a crítica elaborada por Moura confronta uma corrente 

historiográfica consolidada sobre o processo de formação nacional e a história 

da população negra até aquele momento, como por exemplo, ele se insurge, 

contra a leitura conciliadora de Gilberto Freyre (Casa-Grande & Senzala, 1933), 

cuja ênfase na “harmonia das raças” e na suposta flexibilidade da escravidão 

contribuiu para a consolidação do mito da democracia racial. Moura também 

questiona a historiografia liberal de Sérgio Buarque de Holanda (Raízes do 

Brasil, 1936), que ignora as estruturas raciais como fundantes do Estado 

brasileiro. Além disso, se contrapõe à perspectiva estruturalista-econômica de 

Celso Furtado (Formação Econômica do Brasil, 1959), por reduzir a escravidão 

à lógica do modo de produção, apagando as dimensões de violência e 

resistência que a caracterizaram. Contra essas correntes, Moura propõe uma 

leitura materialista e radicalmente crítica, que coloca a luta e a resistência dos 

negros sintetizadas na categoria de Quilombagem no centro da análise histórica, 

rompendo com os paradigmas eurocêntricos e com o silêncio metodológico da 

historiografia tradicional. 

É importante frisar que essa crítica não significa desmerecer a relevância 

das obras de autores como Gilberto Freyre, Sérgio Buarque de Holanda ou Celso 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 429  

Furtado no processo de construção da historiografia brasileira. Cada um, a seu 

modo, ofereceu interpretações fundamentais sobre a formação social, política e 

econômica do país, contribuindo para a compreensão de estruturas duradouras 

que moldam o Brasil moderno. No entanto, a proposta metodológica de Clóvis 

Moura parte de outro ponto de enunciação, ao colocar a resistência negra como 

eixo analítico, ele inaugura uma nova dinâmica interpretativa que evidencia suas 

limitações no que tange à centralidade da questão racial. 

Trata-se, portanto, de um painel insurgente e propositivo, que tensiona os 

marcos historiográficos dominantes e propõe uma leitura que reconhece os 

sujeitos negros como produtores de história, e não apenas como objetos de 

análise. Com isso, Moura amplia o campo da historiografia brasileira ao integrar 

outras experiências e epistemologias, sem desconsiderar a densidade teórica 

das leituras “clássicas”, mas sim propondo novos caminhos para a compreensão 

do processo histórico nacional.  

As tentativas de apagamento e silenciamento da memória da escravidão 

e do pós-abolição, especialmente quando a população negra é apresentada 

como sujeito histórico e protagonista de atos revolucionários, constituem uma 

estratégia bem articulada por aqueles que constroem e se beneficiam das 

narrativas dominantes. Essas narrativas buscam sistematicamente reconfigurar 

o passado, ocultando resistências e subjetividades negras. Esse processo dá 

origem ao que Halbwachs (2004) denomina “quadros sociais”, isto é, formas 

coletivamente construídas de enquadrar o passado. Para o autor, “é na 

sociedade que o homem adquire as lembranças, que as recorda, as reconhece 

e as localiza” (HALBWACHS, 2004, p. 38), de modo que a lembrança individual 

está sempre subordinada às estruturas coletivas que determinam o que pode ou 

não ser lembrado. Assim, os “quadros sociais” operam como molduras 

simbólicas e institucionais, a exemplo das escolas, da historiografia e dos 

monumentos, que orientam a memória coletiva na reconstrução do passado, 

naturalizando determinadas versões e promovendo o esquecimento de outras. 

Como observa o autor, “cada memória individual é um ponto de vista sobre a 

memória coletiva” (HALBWACHS, 2004, p. 51), o que significa que os 

apagamentos da memória da escravidão não são neutros, mas efeitos de 

disputas políticas e epistêmicas. 



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 430  

Assim, a exclusão da centralidade negra na história da escravidão não é 

fruto do acaso, mas resultado de um enquadramento seletivo da memória 

coletiva, que se reproduz inclusive nos discursos. Ou seja, como aponta 

(Harding, 1996), todo conhecimento é produzido dentro de um contexto 

específico, carregando consigo uma perspectiva situada que reflete interesses, 

experiências e posições sociais determinadas. Nessa perspectiva, o saber não 

pode ser considerado neutro, ele tem intenção e cabe aos sujeitos sociais e 

históricos compreender essas sinuosidades e interpretar a quem esse saber está 

a serviço.  

Então, justamente quando eu me apoio na historiografia, na tentativa de uma 

crítica da historiografia, do que se estabeleceu ser História do Brasil, é 

justamente por isso, porque para nós não significa, a questão econômica não é 

o grande drama, apesar de ser um grande drama, o grande drama é justamente 

o reconhecimento da pessoa, do homem negro que nunca foi reconhecido no 

Brasil (Nascimento, 2018, p.136). 

Dessa forma, ao assumirmos a Quilombagem como opção 

epistemológica, estamos reivindicando um modo de produção de conhecimento 

que parte de experiências situadas, historicamente marcadas pela exclusão e 

pela resistência. Como aponta (Ribeiro, 2017), o lugar de fala não se trata de 

uma hierarquia entre vozes, mas da necessidade de reconhecer que todas as 

formas de enunciação são atravessadas por posições sociais específicas. Essa 

perspectiva dialoga com o pensamento de (Collins, 2016), que defende uma 

epistemologia do ponto de vista, ou seja, de um lugar situado, enfatizando que 

os saberes produzidos a partir das margens, que carregam potencial crítico ao 

desafiar as verdades universais impostas por epistemologias dominantes.  

(hooks, 2019) também destaca que o ato de falar a partir das margens é, em si, 

um gesto político e epistêmico de resistência, que rompe com a lógica do 

silenciamento estrutural. (Almeida, 2019), ao discutir o racismo enquanto 

estrutura, contribui para essa reflexão ao evidenciar como os sujeitos 

racializados produzem conhecimentos que emergem das fraturas do sistema e 

das experiências concretas de exclusão. Esses saberes não apenas denunciam 

a desigualdade epistêmica, mas propõem outras formas de pensar e organizar o 

mundo.  

Assim, a Quilombagem, compreendida como movimento histórico de 

insurgência e reexistência negra, constitui-se também como uma matriz de 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 431  

pensamento e um projeto epistêmico. Ao nos movermos em direção a uma 

epistemologia da Quilombagem, recusamos a neutralidade ilusória do saber 

hegemônico e afirmamos a centralidade da experiência negra como fundamento 

legítimo da produção de conhecimento. Trata-se, portanto, de uma escolha 

teórica e política. 

A proposta de compreender a Quilombagem como uma epistemologia 

negra não surge isoladamente, mas se inscreve em um campo mais amplo de 

elaboração teórica e política produzido por intelectuais que tensionam a 

historiografia tradicional. Clóvis Moura, ao elaborar a categoria, oferece uma 

chave de leitura que rompe com interpretações conciliatórias do passado 

escravista, propondo uma análise centrada na resistência contínua da população 

negra (MOURA, 1981;1993; 2010). Essa perspectiva dialoga com outros 

intelectuais presentes no pensamento brasileiro, tanto com o quilombismo, de 

Abdias Nascimento (1980), que entende o quilombo como uma base política e 

civilizatória de organização coletiva negra, como também Beatriz Nascimento 

(1985), que  insiste na centralidade do quilombo como um espaço de 

continuidade histórica e cultural, uma espécie de “contra-esfera” onde se forjam 

experiências autônomas de humanidade negra frente à violência colonial.  

Tais contribuições se somam aos debates mais recentes que buscam 

deslocar a produção de conhecimento para perspectivas forjadas nas 

experiências de opressão e resistência, como apontam, com ênfases distintas, 

autores como Sidney Chalhoub (2011), ao destacar as dimensões estruturantes 

da escravidão. Assim, a Quilombagem não é apenas uma categoria isolada, mas 

parte de um esforço coletivo de elaboração de uma epistemologia comprometida 

com a centralidade da experiência negra na história do Brasil. 

 

EPISTEMOLOGIAS NEGRAS E A URGÊNCIA DE UM CURRÍCULO 

ANTIRRACISTA 

Se quisermos responder às expectativas de nossos povos, é preciso buscar em 

outro lugar que não a Europa” (FANON, 2022, p. 327) 

As disputas em torno das memórias e das narrativas sobre o passado não 

se restringem ao debate acadêmico, mas se materializa também nas salas de 

aula, nos livros didáticos e nos currículos escolares. O ensino de história no 



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 432  

Brasil ainda hoje em larga medida, mantém-se ancorado em uma perspectiva 

eurocentrada, as divisões temporárias, a forma que o conteúdo precisa ser 

ensinado, corresponde a uma centralidade dos eventos europeus como 

norteador do campo e tempo histórico.  

O currículo revela as nossas escolhas, nossos caminhos, nossas concepções e 

nossos modos de dar sentido. Pode ser considerada também a organização 

daquilo que elencamos como essencial e necessário para a formação 

discente.  [...]. Nessa direção, as teorias dominantes de determinada época 

incidem diretamente sobre como um currículo será ou não concebido (Euclides 

e Silva, 2024, p. 121.)  

É só com uma virada epistemológica que vai acontecer ali com o processo 

de independência das diversas nações africanas e asiáticas ao longo do século 

XX, particularmente a partir das décadas de 1950 a 1970, que passaram a situar 

o mundo em uma era dita “pós-colonial” (BHABHA, 1999; SAID, 2001; HALL, 

2003). No entanto, embora o colonialismo em sua forma clássica tenha sido 

formalmente superado, autores do pensamento latino-americano, como Aníbal 

Quijano (2005), argumentam que suas estruturas fundamentais, especialmente 

no plano epistêmico, seguem operando nas sociedades contemporâneas. A 

colonialidade do saber, do poder e do ser continua a moldar imaginários, práticas 

institucionais e currículos escolares, revelando que a superação do colonialismo 

político não significou necessariamente a superação da lógica colonial na 

produção e transmissão de conhecimentos.  

A constituição do pensamento moderno ocidental criou um imaginário 

epistêmico hegemônico que operou historicamente como mecanismo de 

subalternização e apagamento de outros modos de conhecer. Dussel (1995; 

2009) e Walter Mignolo (2003), denuncia como a modernidade eurocentrada 

instituiu um padrão de racionalidade que se apresenta como universal, mas que 

se baseia na experiência histórica, social e cultural de um sujeito particular: o 

homem branco, europeu, heterossexual e burguês.  

Para que a construção de um currículo se apresente como uma alternativa 

à homogeneização do saber, a implementação da Lei nº 10.639, de 9 de janeiro 

de 2003, que alterou a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996 (Lei de Diretrizes 

e Bases da Educação Nacional), instituindo a obrigatoriedade da temática 

História e Cultura Afro-brasileira no currículo oficial da rede de ensino, mais do 

que uma exigência legal, trata-se de um instrumento político e epistêmico de 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 433  

reorientação do conhecimento escolar, que reconhece o protagonismo da 

população negra na constituição do Brasil. Sueli Carneiro (2005) adverte que a 

educação brasileira, ao reproduzir o mito da democracia racial e a ideia de 

neutralidade do conhecimento, perpetua o que ela denomina epistemicídio o 

assassinato simbólico das formas de saber e existir negras. A efetivação da Lei 

nº 10.639/2003, portanto, implica enfrentar o racismo institucional que estrutura 

o sistema educacional, deslocando o currículo de uma posição monocultural para 

uma perspectiva pluriepistêmica e antirracista. 

É justamente nesse ponto que a categoria de Quilombagem, ganha 

potência teórica ao afirmar experiências históricas negras de resistência como 

formas legítimas e autônomas de conhecimento, ela rompe com a lógica 

universalizante da epistemologia colonial e propõe uma interpretação do Brasil, 

radicalmente anticolonial. A Quilombagem nesse sentido, opera como um "locus 

de enunciação insurgente", que desestabiliza o paradigma epistêmico moderno 

e oferece subsídios para pensar um currículo descolonizado e comprometido 

com uma pedagogia antirracista. 

A ausência ou a superficialidade com que se tratam as contribuições da 

população negra no ensino básico não pode ser compreendida apenas como 

falha ou omissão, mas como parte de uma lógica estrutural que hierarquiza 

saberes e silencia determinadas experiências. Como afirma Silvio Almeida 

(2019), o racismo opera como uma estrutura que organiza instituições, discursos 

e práticas, e isso se reflete de maneira contundente na forma como o 

conhecimento é produzido, validado e ensinado. A escola, enquanto espaço de 

reprodução e construção de saberes, é atravessada por essas dinâmicas. Ou 

seja, o currículo escolar não pode ser compreendido como uma estrutura neutra 

ou apenas técnica, mas como um dispositivo que atualiza e reproduz a 

centralidade da experiência eurocêntrica na constituição dos saberes. Como 

aponta Fanon (2008), essa centralidade não é apenas um dado histórico, mas 

um obstáculo epistemológico que impede a construção de um pensamento 

emancipador. 

  A escola enquanto fronteira colonial (Fanon, 2005), atua na manutenção 

de um modelo de conhecimento disciplinador e excludente, que marginaliza e 

silencia as experiências e os saberes produzidos por sujeitos racializados. 

Assim, a descolonização do currículo escolar é uma ação política-pedagógica 



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 434  

necessária para romper com a “tradição” que reforça o epistemicídio (Carneiro, 

2005) e para possibilitar a inserção de outros referenciais teóricos e 

epistemológicos, sobretudo os produzidos por intelectuais preocupados com 

uma perspectiva que dialogue com as experiências onde os sujeitos negros 

sejam protagonistas das suas ações e não mais como meros coadjuvantes 

subalternizados na formação da identidade nacional. 

No campo educacional, a persistência dessa lógica eurocentrada se 

manifesta na estrutura curricular das escolas, que ainda privilegia uma narrativa 

única e excludente sobre a formação do Brasil, precisamos favorecer uma 

circularidade de saberes, como propõe Catherine Walsh (2009), em que 

diferentes epistemologias coexistam em diálogo, tensão e reconhecimento 

mútuo.  Como aponta Nilma Lino Gomes (2017), a ausência de intelectuais 

negros nos currículos escolares é reflexo direto do epistemicídio promovido pela 

modernidade colonial, o que reitera uma estrutura de ensino que invisibiliza as 

contribuições e lutas da população negra na constituição do país.  

A superação dessa lógica exige, portanto, um redirecionamento curricular 

comprometido com a valorização dos saberes afro-brasileiros e com a 

construção de uma educação antirracista. A promulgação da Lei 10.639/03 e 

suas Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais representou um marco legal importante nesse processo. No entanto, 

como demonstram autores como Silva (2021) e Cavalleiro (2020), a 

implementação da lei encontra inúmeros obstáculos, que vão desde a formação 

docente até a escassez de materiais didáticos produzidos a partir de 

epistemologias negras.  

A efetivação da Lei 10.639/03 e 11.645/08, nesse contexto, é mais do que 

a introdução pontual de conteúdos sobre a história e cultura afro-brasileira e 

indígena, mas um chamado à reorganização das bases epistemológicas que 

sustentam o ensino de história e, por extensão, todo o currículo escolar, é uma 

tentativa ainda que dificultosa de combater o pacto da branquitude (Bento, 2021). 

O que se espera de uma educação antirracista é que se possa promover uma 

produção de mudanças culturais dentro dessa lógica do racismo estrutural que 

a sociedade brasileira vive (Almeida, 2019).  

É importante destacarmos a continuidade histórica da luta do movimento 

negro nas políticas educacionais brasileiras, se hoje temos a lei 10.639, 11.645, 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 435  

sistema de cotas sociais e raciais, devemos agradecer ao movimento negro 

educador, como bem aponta Nilma Lino Gomes (2017).  

Uma coisa é certa: se não fosse a luta do Movimento Negro, nas suas mais 

diversas formas de expressão e de organização – com todas as tensões, os 

desafios e os limites – muito do que o Brasil sabe atualmente sobre a questão 

racial e africana, não teria acontecido. E muito do que hoje se produz sobre a 

temática racial e africana, em uma perspectiva crítica e emancipatória, não teria 

sido construído. E nem as políticas de promoção de igualdade racial teriam 

sido construídas e implementadas (Gomes, 2017, p. 18). 

Nesse sentido, aqui proponho uma intenção de novos caminhos que 

apontem para uma perspectiva que direcione a continuidade dessas lutas 

históricas no campo da educação, tensionando a possibilidade de mudança 

efetiva de um currículo que dialogue com a realidade brasileira, essa construída 

com opressão de gênero, raça e classe, religião, dentre outras. Nessa direção, 

o desenvolvimento de uma educação de caráter antirracista, perpassa por essa 

descolonização do pensamento e do currículo, a qual se faz também por 

inúmeras práticas políticas pedagógicas que se insere na necessidade dos 

sujeitos e não em uma educação engessada e bancária. É importante 

preservamos a diversidade do conhecimento, ou então ficaremos no eterno 

caleidoscópio de assuntos eurocentrados.  

Deste modo, é imprescindível reconhecer que a transformação do 

currículo e da prática pedagógica não deve se limitar em propostas superficiais 

de inclusão de conteúdos, mas exige um movimento epistemológico profundo, 

capaz de tensionar e desestabilizar a lógica hierarquizante que por séculos 

estruturou a escola brasileira como espaço de reprodução do colonialismo, do 

racismo e das desigualdades sociais. Como afirma Walsh (2009, p. 25), 

“descolonizar implica não apenas mudar o conteúdo, mas sobretudo 

desestabilizar as estruturas de poder-saber-ser que sustentam a colonialidade”. 

Apenas dessa maneira poderemos vislumbrar uma mudança estrutural nos 

currículos educacionais brasileiros, não apenas aqueles submetidos ao ensino 

básico, mas também ao ensino superior, que, embora seja um lugar que tem em 

sua diretriz a diversidade e pluralidade de conhecimento, ainda carrega em si o 

que podemos chamar de racismo institucional, reverberando na prática docente 

e nas escolhas da bibliografia a ser utilizada.  



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 436  

Portanto, é necessário “ampliar o cânone epistemológico” (Santos, 2010, 

p. 40), para que a escola e a universidade se tornem um território fecundo de 

diálogo, onde diferentes epistemologias possam coexistir, interagir e enriquecer-

se mutuamente, contribuindo, assim, para uma educação verdadeiramente 

emancipadora e antirracista.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS. 

 

Quando Sojourner Truth1 proferiu sua emblemática fala na Convenção 

dos Direitos da Mulher em Akron, em Ohio nos Estados Unidos, em 1851, ela 

não apenas lutou para ser reconhecida como mulher, mas também para falar de 

opressão, de racismo. Assim como Sojourner, eu pergunto, e esses intelectuais 

negros, não são intelectuais? Suas teses e suas escolhas epistemológicas não 

são validas? É importante percorrermos o caminho em busca da consolidação 

de um epistemologia não-branca ou eurocêntrica, uma epistemologia que seja 

capaz de dialogar com a realidade e a singularidade da história negra e não-

branca do Brasil, assim como fez Clóvis Moura, Beatriz Nascimento, Abdias do 

Nascimento e tantos outros intelectuais que construíram suas teses a partir não 

apenas de pertencimento, mas de repertório teórico e fontes.  

Ao elaborar o conceito de Quilombagem, Clóvis Moura vislumbra a 

potência das experiências negras como formas contínuas de resistência e 

organização social, ele demonstra que houve uma alternativa ao modelo 

“civilizatório” ocidental e colonial que estava posto ali.  

Dito isso, podemos também vislumbrar uma alternativa de mudança na 

elaboração das escolhas políticas dos currículos acadêmicos e escolares, 

transformando a narrativa que reduz a história do povo negro à escravização e 

à marginalização. Neste sentido, a presença das epistemologias negras e a 

valorização dos intelectuais negros, constituem estratégias fundamentais para 

essas mudanças, que deve ser estrutural e não mais “faz de conta”, o rigor da 

aplicabilidade da lei precisa ser efetuado, só assim será possível possibilitar a 

                                                           

Sojourner Truth (1797–1883) foi uma abolicionista e ativista pelos direitos civis e das mulheres negras nos 

Estados Unidos. Em 1851, durante a Convenção dos Direitos da Mulher em Akron, Ohio (EUA), proferiu 

o discurso “Ain’t I a Woman? ”, que se tornou símbolo da luta interseccional contra o racismo e o sexismo. 

A escritora bell hooks homenageou essa fala ao intitular seu primeiro livro como Ain’t I a Woman? Black 

Women and Feminism, obra central do feminismo negro contemporâneo. 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 437  

construção de narrativas e consciência histórica que condiz com a realidade da 

população brasileira e sobretudo da população negra dentro do processo sócio-

histórico contemporâneo. 

 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 

ALONSO, Angela. Flores, votos e balas: o movimento abolicionista brasileiro 

(1868-1888). São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e 

perspectiva negra. Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 15-24, 2016. 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1999. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996, modificando as diretrizes e bases da educação nacional para 

incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática 

“História e Cultura Afro-Brasileira”. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 

10 jan. 2003. 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996, modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que 

estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 

oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-

Brasileira e Indígena”. 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser: o conceito de 

epistemicídio. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2005. 

CAVALLEIRO, Eliane. Entrevista com Eliane Cavalleiro. Entrevista concedida a 

Luciana de Oliveira Dias. Revista Humanidades e Inovação, Palmas, v. 7, n. 25, 

2020.  



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 438  

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Trad. Aníbal Fernandes. 

Lisboa: Livraria Sá da Costa Editora, 1978. 

CHALHOUB, Sidney. Visões da liberdade: uma história das últimas décadas da 

escravidão na corte. São Paulo: Companhia das Letras, 1990.  

DU BOIS, William Edward Burghardt. As almas do povo negro. Veneta, 2021. 

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito da 

modernidade. Petrópolis: Vozes, 1995. 

DUSSEL, Enrique. Política da libertação: história mundial e crítica. São Paulo: 

Paulus, 2009. 

EUCLIDES, Maria Simone; SILVA, Joselina da. Autoetnografia negra feminista: 

epistemologias e subjetividades para um currículo antirracista. Série-Estudos, v. 

29, n. 67, p. 121-136, 2024. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008 

[1952]. 

FANON, Frantz. Educação e cultura nacional. In: ______. Sociologia da 

colonização. Lisboa: Presença, 2005. 

FIGUEIREDO, Ângela; GROSFOGUEL, Ramón. Racismo à brasileira: uma 

abordagem a partir da perspectiva decolonial. Revista Sociedade e Estado, 

Brasília, v. 22, n. 3, p. 725–746, 2007.  

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala: formação da família brasileira sob 

o regime da economia patriarcal. São Paulo: Global, 2003.  

FURTADO, Celso. Formação econômica do Brasil. Companhia das Letras, 2020. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas 

lutas por emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 

GOMES, Nilma Lino. A contribuição do Movimento Negro nas políticas 

educacionais brasileiras. In: SILVA, Petronilha Beatriz G. da; GOMES, Nilma 



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 439  

Lino (org.). Educação e relações étnico-raciais no Brasil. Brasília: MEC/SECADI, 

2019. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: HOLLANDA, 

Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio 

de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019 [1988]. 

GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de negro. Rio de Janeiro: Marco 

Zero, 1982.  

 

HALBWACHS, Maurice. Los marcos sociales de la memoria. Anthropos Editorial, 

2004. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 

UFMG, 2003. 

HARDING, Sandra. Ciencia y feminismo. Madrid: Morata, 1996.  

HOLANDA, Sérgio Buarque. Raízes do Brasil. São Paulo, José Olympio. 1936. 

hooks, bell. Ain’t I a woman? Black women and feminism. Boston: South End 

Press, 1981. 

hooks, bell. Anseios: raça, gênero e políticas culturais. Trad. Ana Luiza de 

Oliveira e Liane Schneider. São Paulo: Elefante, 2019 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio 

de Janeiro: Cobogó, 2019 [2010]. 

MIGNOLO, Walter. A ideia de América Latina. São Paulo: UNESP, 2005 [2003]. 

MOURA, Clóvis. Dialética radical do Brasil negro. São Paulo: Anita Garibaldi, 

2014. 

MOURA, Clóvis. História do negro brasileiro. São Paulo: Ática, 1989. 

MOURA, Clóvis. Os quilombos e a rebelião negra. São Paulo: Brasiliense, 1981. 



 

 

A QUILOMBAGEM COMO RUPTURA EPISTÊMICA: invisibilização e silenciamento sobre as 
resistências/epistemologias negras no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 440  

MOURA, Clóvis. Os quilombos na dinâmica social do Brasil. São Paulo: Ática, 

1993. 

MOURA, Clóvis. Quilombos: resistência ao escravismo. São Paulo: Global, 1981. 

MOURA, Clóvis. Rebeliões da Senzala: quilombos, insurreições, guerrilhas. 4. 

ed. São Paulo: Expressão Popular, 2010 [1ª ed. 1959]. 

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militância 

panafricanista. Petrópolis: Vozes, 1980. 

NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. 

Revista Afrodiáspora, Rio de Janeiro, n. 1, p. 41–49, 1985. 

NASCIMENTO, Beatriz. A paz quilombola. In: RATTS, Alex (org.). Quilombola 

e intelectual: possibilidades nos dias da destruição. São Paulo: Diáspora 

Africana, 2018. p. 135–141 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, 

Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. 

São Paulo: Cortez, 2010. p. 73-118. 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 

2017. 

SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2001. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas 

globais a uma ecologia dos saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; 

MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

p. 31-83.  

SILVA, Ana Célia da. Desconstruindo a discriminação do negro no livro didático. 

3. ed. Salvador: EDUFBA, 2021.  



      

 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 441  

SOUZA, Ana Lúcia Silva. Letramentos de reexistência: culturas e identidades no 

Movimento Hip-Hop. 2009. 206 f. Tese (Doutorado em Linguística) – 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2009. 

THOMPSON, Edward P. A miséria da teoria. Rio de Janeiro: Zahar, 1981. 

TRUTH, Sojourner. Ain’t I a woman? Discurso proferido na Convenção pelos 

Direitos da Mulher. Akron, Ohio, EUA, 1851. Disponível em: 

https://sourcebooks.fordham.edu/mod/sojtruth-woman.asp. Acesso em: 14 jul. 

2025.  

WALSH, Catherine. Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas 

(de)coloniales de nuestra época. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar / 

Abya-Yala, 2009.  

 
 

Wanessa Horrana Francisca da Silva 

 

Doutoranda em História e mestre em 
História pela Universidade Federal da 
Paraíba, graduada em História pela 
mesma instituição. Pesquisa intelectuais 
antirracistas na segunda metade do 
século XX. Pesquisa Intelectuais Negros, 
Relações Raciais, Saúde mental da 
população negra e Literatura de autorias 
negras. Atualmente é professora do 
ensino básico em João Pessoa e na 
Universidade Rural de Pernambuco. 

 

Currículo Lattes:   

http://lattes.cnpq.br/0885862819263624  

 

 

https://sourcebooks.fordham.edu/mod/sojtruth-woman.asp
http://lattes.cnpq.br/0885862819263624

