
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 

Carolina de Freitas Correa Siqueira / UFRGS.  

carolinafcsiqueira@gmail.com 

Lucas Costa Grimaldi / FURG 

lucascgrimaldi@gmail.com 

Eduardo Cristiano Hass da Silva / UFRN 

eduardohass.he@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTELECTUALIDADES NEGRAS: 
para pensar a constituição de 
epistemologias afrocentradas 
no Brasil.  

 

__________________________
___________ 
RESUMO 

O artigo aborda a construção das 
intelectualidades negras no Brasil 
contemporâneo, ressaltando sua importância na 
formulação de epistemologias afrocentradas. 
Mobiliza um referencial teórico de inspiração 
foucaultiana. Baseando-se na ideia de que os 
conhecimentos científicos são atravessados por 
relações de poder, o artigo argumenta que a 
ciência produzida por e para as populações 
negras se constitui em um terreno de resistências 
e reconstruções epistemológicas, promovendo 
um redimensionamento das bases 
epistemológicas e maior equidade no campo 
acadêmico e social. 

Palavras-chave: Intelectualidade negra; 
Epistemologias afrocentradas; Educação das 
Relações Étnico-Raciais. 
__________________________
___________ 

ABSTRACT 

This article addresses the construction of black 
intellectuals in contemporary Brazil, 
highlighting their importance in the formulation 
of Afrocentric epistemologies. It mobilizes a 
theoretical framework inspired by Foucault. 
Based on the idea that scientific knowledge is 
permeated by power relations, the article 
argues that science produced by and for black 
populations constitutes a terrain of resistance 
and epistemological reconstructions, 
promoting a redimensioning of epistemological 
bases and greater equity in the academic and 
social fields. 
 

Keywords: Black intellectuality; Afrocentric 
epistemologies; Education of Ethnic-Racial 
Relations. 

mailto:carolinafcsiqueira@gmail.com
mailto:lucascgrimaldi@gmail.com


Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 355 

Introdução 

Podemos falar em intelectualidade negra no campo da educação brasileira 
quando vislumbramos e visualizamos o conjunto de pensamento social 
antirracista mediante a produção de conhecimentos sistematizados que 
traduzem não apenas reflexões, mas formas de atuação capazes de reverter a 
situação dos afrodescendentes no interior da sociedade brasileira marcado por 
uma lógica perversa de um sistema social estratificado e estruturalmente 
racializado. Para tanto, a formação de uma elite intelectual tem sido entendida 
como condição sine qua non para o aumento da produção científica nas várias 
áreas do conhecimento humano. (Oliveira, 2016, p. 106) 

 

Os processos de constituição de uma intelectualidade negra no Brasil 

contemporâneo emergem como respostas às lutas históricas pela afirmação da 

negritude nos campos do saber e da existência. Partindo de lentes de produções 

de conhecimento afrocentradas, bem como com um repertório de inspiração 

foucaultiana, a questão não é apenas compreender como as populações negras 

foram construídas como objetos de pesquisa, mas também investigar como essas 

mesmas populações reconfiguram-se como sujeitos de produção intelectual e 

resistência. Assim, busca-se aqui traçar um percurso que articule ideias 

foucaultianas com os processos de consolidação das intelectualidades negras 

acadêmicas enquanto espaços de resistência e de constituição de epistemologias 

que partem, não dos parâmetros da branquitude enquanto eixo gerador de saberes, 

mas, sim, das narrativas identitárias que propõem bases epistemológicas 

afrocentradas para pensar a produção de conhecimento. 

A temática das ações de afirmação étnico-racial e sua inscrição na agenda 

política brasileira, especialmente no âmbito educacional, têm sido abordadas de 

modo amplo e debatido na academia em diferentes estudos1. Nessa perspectiva e, 

com a intenção de avançar nas discussões realizadas, o presente artigo tem o 

objetivo de analisar historicamente os processos pelos quais os movimentos 

antirracismo foram construídos e como as mudanças nas discursividades que 

construíram as lutas antirracistas foram estabelecidas em diferentes espaços de 

disputas políticas no Brasil. 

De forma geral, entende-se que a partir dos movimentos sociais 

antirracismo, as reivindicações pela valorização do reconhecimento afirmativo das 

populações negras tem se consolidado e tomado espaço no cenário brasileiro nas 

últimas duas décadas. Conforme aponta Kabengele Munanga, nesse contexto de 

                                                           
1 Nesta perspectiva cita-se, entre outros, os estudos de Gonçalves e Silva (2000); Silva (2018); Gomes 
(2010), (2012a), (2012b); Silva (2015). 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 356 

consolidação, identifica-se a consolidação de um conjunto de determinações legais 

de agenciamento de grupos que, ao longo da história do país, foram sujeitados a 

processos de exclusão social, como as populações negras. 

Para tanto, entende-se o processo de construção dos movimentos 

antirracismo a partir da abordagem foucaultiana do conceito de emergência. Em 

“Nietzsche, a genealogia e a história”, Foucault, nos mostra de que forma sua 

concepção de genealogia tem inspiração na “Genealogia da Moral” de Friedrich 

Nietzsche e analisa as questões como a emergência, proveniência e o surgimento. 

Estas são fundamentais para analisar a história de uma forma particular que foge 

das relações causais e da busca pelas origens que são tão frequentemente 

realizadas pelos historiadores.   

A metodologia de inspiração genealógica, assim como trabalhar temáticas 

em perspectivas históricas, parte de questões do presente. Talvez por isso, 

Foucault se chamava de um “diagnosticador do presente”, suas proposições 

trazidas nesse texto tratam sobre outros jeitos de fazer história, que elabora uma 

crítica às teorias dualistas (repressão e libertação); crítica às explicações 

totalizantes e tranquilizantes na história, e também traz a questão de que os 

conceitos são sempre históricos e não podem ser tratados como se houvesse 

alguma essência. Para Foucault (2017, p.55) a genealogia deve marcar a 

singularidade dos acontecimentos [...] espreitá-los lá onde menos se os esperava 

e naquilo que é tido como não possuindo história – os sentimentos, o amor, a 

consciência, os instintos; apreender o seu retorno não para traçar a curva lenta de 

uma evolução, mas para reencontrar as diferentes cenas onde eles 

desempenharam papeis distintos; e até definir o ponto de sua lacuna, o momento 

em que eles não aconteceram. 

Para analisar os agenciamentos e a discursividade dos movimentos 

antirracismo nos valemos do conceito de emergência, a partir da ideia de que esses 

movimentos adquiriram condições de possibilidade para seu surgimento. Dessa 

forma, pensamos no cerne desses movimentos como importantes para o 

fortalecimento e produção de uma intelectualidade negra. Para Foucault, o 

“intelectual, não é, então, portador de valores universais; é alguém que ocupa uma 

posição específica - mas de uma especificidade que está ligada às funções gerais 

do dispositivo de verdade” (Foucault, 1977, p.34).  

 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 357 

Estruturou-se o presente artigo em três momentos: análise dos movimentos 

antirracismos no período da primeira república até 1930; estratégias de 

governamentalização durante o governo de Getúlio Vargas e intelectualidade negra 

a partir do debate contemporâneo. 

Por muito tempo, esse sistema social estratificado e estruturalmente 

racializado da ciência da qual fala Oliveira (2016), no Brasil, produziu narrativas 

exacerbando o racismo institucional e invisibilizando lutas e trajetórias antirracistas. 

Nesse sentido, observa-se que esse movimento de crítica ao racismo e seu 

combate vem sendo empreendido no Brasil em uma longa duração, embasado em 

um grande esforço de luta individual e coletiva. 

É importante explicitar de que modo o referencial foucaultiano é mobilizado 

neste artigo. Aqui, o pensamento de Michel Foucault não é tomado como matriz 

interpretativa dominante, mas como instrumento analítico que, nas mãos de 

intelectuais negros e negras, já foi reelaborado para abordar dimensões 

racializadas do poder. Em termos metodológicos, parte-se de uma perspectiva 

afrocentrada, que dialoga com Foucault de maneira tática, sem subordinação 

teórica, em consonância com o compromisso de afirmação das epistemologias 

negras e valorização de suas produções intelectuais.  

Assim, a leitura foucaultiana é retomada como recurso estratégico, e não 

como fundamento hegemônico, operando-se uma reapropriação crítica voltada à 

análise das dinâmicas de saber e poder que incidem sobre corpos negros no Brasil. 

Tal escolha evidencia o potencial insurgente das epistemologias negras, que 

desestabilizam pressupostos da teoria crítica europeia e demonstram que, 

atravessado pela experiência histórica da negritude, o referencial foucaultiano pode 

contribuir para denunciar e compreender as estruturas raciais de dominação que 

persistem na contemporaneidade. 

  

Lutas sociais antirracismo do pós-abolição até 1930 

 

Conforme apontou-se em estudos anteriores, ao longo da Primeira 

República brasileira, é possível identificar a ação desempenhada por grupos sociais 

que empreendiam estratégias de combate à superação do racismo, os quais 

compunham movimentos chamados de antidiscriminação.  A atuação desses 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 358 

grupos, em especial no período pós-abolição, é importante para o entendimento 

dos discursos sobre a negritude brasileira. 

A esfera política das décadas de 1880 a 1890 passava por transformações 

significativas. É possível afirmar que esse cenário não atendia positivamente ao 

grupo social dos ex-escravizados e suas famílias. As pessoas negras que, até 

então, não se enquadravam no quadro jurídico e antropológico da branquitude, 

deveriam, em tese, pertencer a categoria de cidadã, usufruindo dos mesmos 

direitos. Conforme aponta Mozart Silva (2014), as populações negras deixariam de 

estar na condição de res, para estar na de humano. Entende-se que, nesse 

contexto de pós-abolição, emerge um redimensionamento do próprio conceito de 

liberdade para os diversos atores sociais (Rios e Mattos, 2004). 

Apesar das mudanças identificadas, é possível afirmar que as populações 

negras continuaram sendo alvo de processos de marginalização social, política e 

econômica no país. Um exemplo seria o ingresso das populações negras nas 

escolas públicas brasileiras.2 A própria constituição da primeira República do Brasil, 

de 1891, proibia o voto dos analfabetos, situação de muitas das populações negras 

libertas. Conforme aponta Renato Ortiz (1994), esse também é o contexto da 

entrada das teorias do chamado racismo científico no Brasil, as quais visavam 

comprovar a inferioridade racial negra e idealizava o branqueamento da sociedade 

brasileira, elementos que foram mobilizados na construção de uma suposta 

identidade nacional. Essas estratégias podem ser entendidas como exemplos de 

pontos marcantes e decisivos para a produção e fortalecimento dos discursos que 

interditavam a inserção social das populações negras de modo efetivo. 

Dessa forma, com a entrada do darwinismo social e das teses 

evolucionistas do final do século XIX, elaboradas, principalmente, na Faculdade de 

Medicina da Bahia e na chamada Escola de Recife, começa um processo de 

construção discursiva e antropológica do negro no Brasil. Os alarmes acerca da 

tendência do “fracasso” civilizatório do país se faziam presentes nos estudos de 

Raimundo Nina Rodrigues, um dos principais nomes da Faculdade da Bahia 

                                                           
2 Pensar o ingresso das populações negras nas escolas é mote para outra possibilidade de estudo. No 
entanto, diversos pesquisadores da história da educação circunscrevem a presença dessas populações 
entre exclusões e invisibilidades. Durante o século XIX temos exemplos da presença negra em escolas 
primárias de Minas Gerais e na criação de escolas racializadas na corte do Brasil. Sobre, ver Fonseca 
(2009); Silva (2002). 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 359 

(ORTIZ, 1994). Suas teses contribuíam para a construção e “sustentação” da 

inferioridade das populações negras, marcadas pela agressividade e violência. 

As proposições de Nina Rodrigues entendiam que negros e mestiços se 

encontravam em uma espécie de infância racional quando comparados ao branco, 

seus redentores, de racionalidade supostamente superior. O pensador defendia, 

inclusive, que negros e mestiços não poderiam ser julgados pelos mesmos critérios 

jurídicos. 

Na esteira das proposições de Francis Galton (1822-1911), o início do 

século XX foi marcado pela criação das teses da ciência do aperfeiçoamento 

genético e aprimoramento racial. A inserção da eugenia no Brasil fora vista de forma 

positiva, principalmente por Renato Kehl, que defendia em publicações e palestras 

a defesa de tais concepções. Destaca-se ainda Oliveira Viana (1883-1951), o qual 

afirmava que a miscigenação se tratava de um problema civilizatório. 

Ao longo da história brasileira do século XIX, a problemática da raça 

aparece, juntamente com a do clima, como elemento para explicar “[...] a natureza 

indolente do brasileiro, as manifestações tíbias e inseguras da elite intelectual, o 

lirismo quente dos poetas da terra, o nervosismo e a sexualidade desenfreada do 

mulato” (Ortiz, 1986, p. 16). 

No intuito de superar os cenários de exclusão, emergem organizações que 

objetivavam a mobilização política negra. Identificam-se a criação de associações 

de proteção, assistência, unificação e defesa das populações negras, além das 

lutas a partir da imprensa. Para Petrônio Domingues (2005) entende que os jornais 

da imprensa negra se constituíram como recursos de denúncia e combate ao 

racismo, os quais visavam explicar os impedimentos de acesso à saúde, educação, 

empregabilidade e moradia, além das denúncias contra ações segregacionistas. 

A criação da Frente Negra Brasileira (FNB) deu início a um processo de 

ampliação das lutas antirracistas. Na década de 1930, consolidou-se como a maior 

e mais significativa entidade negra do Brasil. Domingues (2005) entende que a FNB 

permitiu um intenso movimento de massa na primeira metade do século XX. No 

bojo de suas ações, a frente previu e se engajou na criação de escolas, jornais e 

clubes com a finalidade de fomentar e visibilizar o diálogo das questões 

antirracistas. Entendiam a educação como forma de defesa contra o racismo e a 

desigualdade social. Segundo Domingues (2016) “as associações negras que 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 360 

floresceram nas primeiras décadas do século XX vislumbravam, na educação, 

senão a solução, pelo menos um pré-requisito indispensável para resolução dos 

problemas”. Dentro dessas organizações institui-se a criação de departamentos de 

instrução e cultura, com a finalidade de discutir formas de ingresso no campo da 

educação. A criação de escolas foi uma das respostas possíveis contra à 

discriminação racial presente nas instituições educativas (Domingues, 2016). 

No início do século XX, é possível observar uma tentativa de criação de 

uma tese eugenista particular no Brasil, a qual tentava ver a mestiçagem como algo 

positivo, estimulando a proposta do branqueamento como uma redefinição da 

população brasileira, com a sobreposição da raça branca sobre a negra, a qual 

permitira a construção de uma população majoritariamente branca. A imigração de 

populações brancas foi vista como uma forma de branquear o país, cientificamente 

fundamentada (Antunes, 1926). 

Com destaque a essas considerações acerca das mudanças discursivas a 

respeito dos diferentes entendimentos sobre a miscigenação e, portanto, sobre a 

composição populacional do país, salienta-se que a pauta racial foi uma questão 

central para a gestão política brasileira desde os tempos embrionários da 

República. 

É possível afirmar que a miscigenação da população brasileira foi utilizada 

na construção das narrativas que endossavam a inexistência de racismo no Brasil, 

principalmente a partir da década de 1930, no período nacionalista de Getúlio 

Vargas. A noção de raça foi vista de forma conexa a de nação, que se ligavam na 

construção de um grupo supostamente híbrido. 

É importante destacar que o elemento raça foi mobilizado para a 

construção de uma matriz centralizadora das identidades nacionais (Ortiz, 1994; 

Smith, 1997; Thiesse, 2001, 2002). Sobre o papel das concepções de raça/etnia 

nos processos de construção identitária, Eric Hobsbawm (2008, p. 274) diz que 

esse é “um modo prontamente definível de expressar um sentimento real de 

identidade grupal que liga os membros do ‘nós’, por enfatizar suas diferenças em 

relação a ‘eles’”. Para Thiesse (2001, p.8), “o que constitui a nação é a transmissão, 

através das gerações, de uma herança coletiva e inalienável. A criação das 

identidades nacionais consistirá em inventariar este patrimônio comum”. Nessa 

trilha, a constituição das narrativas identitárias sobre a nação brasileira, enfrentava 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 361 

justamente a dificuldade (inviabilidade) de homogeneização nacional por meio de 

uma etnia/raça nos moldes pretendidos pelos Estados-Nação europeus. 

Gilberto Freyre, prisioneiro do racismo científico, levando o culturalismo ao 

seu limite lógico (Souza, 2017), inscreve na sociedade brasileira uma ode ao 

aspecto mestiço dessa população que deveria passar a ler a si mesma como um 

grupo populacional unificado. O caráter híbrido está, portanto, mais uma vez no 

seio das discussões acerca das configurações sociais. 

Nesse sentido, o Brasil começa a ser narrado como país caracterizado por 

uma composição populacional única, e a figura do brasileiro mestiço, que outrora 

foi o “problema” que embaralhava a lógica da constituição das narrativas identitárias 

sobre a nação, passa a ser, agora, positivado. Dessa forma, se torna um agente 

aglutinador, sobre o qual as narrativas identitárias nacionais podem ser produzidas, 

a partir dos discursos sobre o convívio pretensamente harmonioso entre as raças. 

A tese culturalista de Gilberto Freyre “se tornará a referência interpretativa do Brasil 

mestiço” (Silva, 2014, p. 115), além de permanecer por anos como argumento 

utilizado pelo racismo estrutural contra as políticas das ações afirmativas no Brasil 

e outras pautas dos movimentos sociais. 

 

Eclosão de estratégias de governamentalização das populações negras pelo 

estado: a Era Vargas 

 

As definições de “população” brasileira, assim como a necessidade de criar 

novos modos de gerenciamento dessa massa, a partir de uma homogeneização 

em torno de uma ideia de grupo populacional que necessita ser governado – no 

caso brasileiro, regulado em seu caráter híbrido, porém narrado como único e 

equilibrado em seus antagonismos, – faz eclodir estratégias de 

governamentalização do Estado, que no caso brasileiro, podem ser verificados a 

partir do período do Estado Novo. 

De forma geral, é possível identificar que as transformações na ordem 

discursiva sobre a “nação”, bem como sobre a figura do negro e da própria 

mestiçagem, estão na base de pensamento acerca das relações raciais no Brasil. 

O movimento produzido na investigação permite afirmar que as discursividades 

emergidas neste período a respeito das relações étnico-raciais foram constituídas, 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 362 

em grande parte, pela “ideologia da democracia racial”, que permitiu a formulação 

da falsa concepção de que, na sociedade brasileira, existiria um paraíso racial, sem 

conflitos inter-raciais, com um sistema escravista mais brando quando comparado 

ao norte-americano (Guimarães, 2002). 

Essa formulação, supostamente harmoniosa das relações étnico-raciais 

respondia às necessidades de atenuação de conflitos e anulação das bandeiras de 

lutas e fronteiras com as “diferenças” de qualquer natureza. Nessa direção, 

destacamos o que diz Kabenguele Munanga acerca dos efeitos do mito da 

democracia racial no Brasil: 

 

Sem dúvida, ouvimos falar ou lemos algo sobre essas manifestações do racismo 
que aconteceram na história da humanidade cujas lembranças estão ainda 
frescas na memória de algumas gerações entre nós. Essas manifestações são 
as mais conhecidas, pois são mais noticiadas e popularizadas em nosso país e 
em nossa educação. Mais do que isso foram institucionalizadas e oficializadas 
na Alemanha nazista, na África do Sul (1948-1994) e nos Estados Unidos da 
América desde a abolição da escravatura naquele país até os anos de 1960. 
Mas, o maior problema da maioria entre nós parece estar em nosso presente, 
em nosso cotidiano de brasileiras e brasileiros, pois temos ainda bastante 
dificuldade para entender e decodificar as manifestações do nosso racismo à 
brasileira, por causa de suas peculiaridades que o diferenciam das outras formas 
de manifestações de racismo acima referidas. Além disso, ecoa dentro de muitos 
brasileiros, uma voz muito forte que grita; “não somos racistas, os racistas são 
os outros, americanos e sul-africanos brancos”. Essa voz forte e poderosa é o 
que costumamos chamar “mito de democracia racial brasileira”, que funciona 
como uma crença, uma verdadeira realidade, uma ordem. Assim fica muito difícil 
arrancar do brasileiro a confissão de que ele é racista. (Munanga, 2010, p. 1). 

 

Dessa forma, entende-se que a suposta democracia racial foi mobilizada 

como estratégia para a construção de uma identidade nacional brasileira, na 

tentativa de formar uma nação sem conflitos raciais, o que favoreceria o processo 

centralizador de Getúlio Vargas. As narrativas acerca da não existência das 

fronteiras raciais no Brasil, assim como sobre o aspecto positivo culturalista da 

miscigenação, marcaram e permanecem marcando, em certa medida, a 

constituição das narrativas identitárias do país. 

As discussões em torno da composição étnico-racial brasileira foram 

balizadoras de diferentes arranjos sociais no processo de consolidação da 

República brasileira. Seja como “justificativa” para o fracasso social ao qual o Brasil 

estaria destinado devido ao seu aspecto miscigenado, ou seja, como amálgama da 

unificação nacional, o aspecto híbrido da população, foi constituinte das 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 363 

discursividades sobre a ideia de brasilidade, em diferentes e diversos momentos 

da História do Brasil. 

No final da ditadura do Estado Novo, os movimentos sociais retomam 

corpo, e no caso específico do Movimento Negro, a associação chamada União 

dos Homens de Cor, de Porto Alegre, recomeça o processo de ampliação e 

congregação de militantes. Fundamental também para a compreensão de como se 

definiram as lutas antirracismo brasileiras, foi Teatro Experimental do Negro, 

fundado e liderado por Abdias do Nascimento. O intento do Teatro era constituir um 

grupo formado apenas por atores negros. Todavia, posteriormente, a organização 

tomou uma tônica mais política em defesa dos direitos das populações negras. 

Na tentativa de analisar os deslocamentos discursivos sobre a negritude 

brasileira, vale frisar, também, o período de difícil ação dos movimentos sociais de 

toda e qualquer natureza experienciado durante o período do regime militar. O 

golpe militar de 1964 desarticulou as forças políticas dos movimentos sociais. 

Embora tenham permanecido em constantes e importantes empenhos de 

resistência, os movimentos sociais vivenciaram, neste contexto, uma fase de difícil 

ação pública. 

Historicamente, o campo acadêmico brasileiro esteve marcado pela 

exclusão de intelectuais negros e pela hegemonia de epistemologias 

eurocentradas. Essa estrutura reproduziu o que José Jorge de Carvalho chama de 

“confinamento racial” — um sistema que restringe as populações negras ao status 

de objetos de estudo, negando-lhes a possibilidade de se constituírem como 

sujeitos produtores de conhecimento. Contudo, desde o final do século XX, 

movimentos sociais e intelectuais negros têm desafiado essa exclusão, propondo 

epistemologias contra-hegemônicas que afirmam a centralidade da negritude na 

produção do saber. Conforme destaca Rodrigues (2022), a criação de espaços 

como a Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN) é um 

exemplo de como os processos de construção das intelectualidades acadêmicas 

enquanto um campo consolidado reflete esse movimento, oferecendo plataformas 

para a visibilidade e validação de narrativas negras no campo científico. 

 

Intelectualidade acadêmica negra: um debate contemporâneo 

 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 364 

Um ponto importante para o avanço nos debates das questões étnico-

raciais no Brasil foi a desconstrução dos argumentos que se alicerçavam na ideia 

de inexistência dos conflitos étnico-raciais, bem como pelas afirmações da 

ausência de racismo na sociedade brasileira. Nesse sentido, foi fundamental o 

protagonismo das “denúncias” da ideologia da democracia racial promovidas pelo 

Movimento Negro, sobretudo a partir da rearticulação política que resultou na 

criação do Movimento Negro Unificado (MNU). A instituição foi fundada com a 

proposta de aglutinar as lutas antirracistas promovidas em todo o Brasil, elaborando 

as ações de defesa às populações negras em uma escala ampliada, com um tom 

mais contundente e combativo no que diz respeito ao combate ao racismo. Sob a 

liderança de coletivos políticos alinhados a uma perspectiva marxista e 

progressista, o Movimento Negro Unificado (MNU) consolidou-se como um agente 

central na interlocução teórica e prática sobre a articulação entre racismo e 

capitalismo. O sistema capitalista, interpretado em associação com o legado 

histórico do escravismo, foi identificado como um dos pilares estruturantes da 

exclusão, marginalização e das barreiras impostas à plena inserção da população 

negra na sociedade de classes. A estratégia política do movimento fundamentava-

se na construção de uma agenda que vinculava a luta antirracista às demandas de 

outros grupos sociais historicamente vulnerabilizados. Esse processo desenvolveu-

se em um cenário marcado pela repressão autoritária da ditadura militar, que 

condicionava as dinâmicas políticas e sociais do período. 

No final da década de 1970, com traços de afrouxamento do regime militar, 

movimentos sociais, como o Movimento Negro Unificado ganham mais força e 

campo de ação para as reivindicações. O combate à ideia da não-existência de 

racismo no Brasil é consolidado, e a introdução desse tipo de debate coloca sob 

questionamento a chamada “ideologia da democracia racial”. Nesse sentido, 

saliento novamente Guimarães, que em relação à desconstrução do mito da 

democracia racial afirma:  

 

[...] depois de denunciada como mito e transformada, nos anos de 1980, no 
principal alvo dos ataques do movimento negro, como sendo uma ideologia 
racista, a “democracia racial” passou na última década a ser objeto de 
investigação mais sistemática de cientistas sociais e historiadores. A princípio, 
prevaleceu a compreensão de que se tratava realmente de um mito fundador da 
nacionalidade. (GUIMARÃES, 2006, p. 269)  

 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 365 

A “denúncia” da ideologia da democracia racial como um mito também teve 

como apoio o estudo de Florestan Fernandes, que, em seu livro A integração do 

negro na sociedade de classe, de 1965, faz importantes reflexões acerca da 

construção do então chamado “mito” fundante da ideia de relações raciais não 

conflituosas no país.  

Outro ponto aliado no deslocamento da ideia de “paraíso racial” para as 

denúncias contundentes da existência de racismo no Brasil foi a introdução das 

pesquisas estatísticas como eixo argumentativo do Movimento Negro. Estudos 

estatísticos, como o de Carlos Hasembalg, por exemplo, tornaram-se referências 

nas pesquisas que analisaram e cruzaram as informações relacionadas ao racismo 

e à exclusão social. Nessa trilha, Hasembalg (2005) destaca: “a evidência empírica 

indica que os brasileiros não-brancos estão expostos a um ‘ciclo de desvantagens 

cumulativas’ em termos de mobilidade social intrageracional” (p. 230).  

Deste modo, a situação de vulnerabilização social de uma grande parcela 

da população negra brasileira passa a ser apontada em números, a partir de 

diferentes indicadores.  Destaca-se ainda que, o ano de 1988 foi comemorativo ao 

Centenário da Abolição, bem como foi, também, ano da promulgação da nova 

Constituição da República brasileira, a Constituição Cidadã. Esse foi um momento 

emblemático no percurso das políticas públicas antirracistas, considerando que 

nesse ano foram promovidos diversos episódios relativos à História e Cultura Negra 

no Brasil. 

As importantes manifestações que circundaram as celebrações do 

Centenário da Abolição, aliadas aos movimentos sociais e a conquista de mais 

espaço nas produções intelectuais-acadêmicas, que tratavam de temas 

relacionados ao quilombo, inevitavelmente entraram na composição da 

Constituição de 1988. Neste cenário, a partir do incentivo do Movimento Negro, 

identifica-se um processo de afirmação da negritude, com o intuito de estimular os 

indivíduos negros a assumirem a negritude enquanto postura política. 

Nesta ambiência social, o Movimento Negro inicia um processo de incentivo 

afirmativo da negritude. No intuito de estimular que indivíduos negros passem a 

assumir a própria negritude enquanto uma postura de luta política, é possível 

observar a partir de então, um deslocamento discursivo no que tange a 

autodeclaração e a postura combativa dos movimentos sociais negros. Fazer 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 366 

referência a alguém utilizando o termo “negro”, a partir daí, por exemplo, passa a 

ser uma designação recebida com orgulho, pois diz respeito às novas concepções 

sobre o que significa ser negro no Brasil. Por outro lado, a partir das reinvindicações 

do MNU, passam a ser rechaçados os termos que denotam uma “atenuação” da 

negritude, como é o caso de “pessoa de cor”, pois passam a ser entendidos como 

se ser negro fosse algo negativo, por isso, precisaria ser “amenizado” (Domingues, 

2007). Nessa esteira, na década de 1990, o Movimento Negro já havia adotado, 

por completo, o tom de revisão das perspectivas sobre a identidade negra e sua 

História, assumindo, portanto, um teor “Africanista”, e afirmativo da negritude, 

calcado na reconstituição/revisão da discursividade sobre as populações negras. 

No início do século XX, as questões relacionadas à raça foram assunto 

explorado, fundamentalmente pelo campo científico. Entretanto, da metade do 

século passado em diante, questões étnico-raciais passaram a entrar no cenário 

político de modo mais contundente. Assim, os debates sobre a “desmistificação” do 

mito ou ideologia da democracia racial abriram espaço para a sobreposição da 

esfera da política no campo de saber que antes era legitimado pelo caráter 

pretensamente científico. Acerca do deslocamento da ideia de “raça” de um tom 

biológico para um constructo social e político (Hofbauer, 2006). 

A releitura das relações étnico-raciais por meio das lentes da política, e não 

mais biológicas, construiu o terreno fértil para a emergência das políticas públicas 

afirmativas antirracismo. Essas, ao agirem diretamente sobre as populações a partir 

do recorte racial, estabelecem novos tipos de governamento biopolítico das 

populações negras brasileiras. As novas discursividades inscritas nos debates 

públicos sobre a negritude no Brasil abrem caminho para a discussão das políticas 

de ação afirmativa e o seu papel, como forma de gerenciar e atender demandas de 

grupos sociais historicamente excluídos. 

Nesse movimento, entendemos a emergência da passagem de objeto de 

pesquisa, a pesquisador, intelectual. Ao argumentar a respeito da função política 

do intelectual, Michel Foucault diz que o exercício intelectual deve ser reelaborado 

e situado dentro daquilo que ele nomeou como “intelectual específico” oposição à 

ideia de “intelectual universal” (Foucault, 2011, p. 211) ou seja, não alguém que se 

ocupa das respostas universais demandadas à ciência no decorrer do Século XIX 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 367 

e início do Século XX, e sim, de pautas relacionadas a “setores determinados em 

pontos precisos” aos quais estejam situados (p. 213). 

Dessa forma, entende-se que, mais eficaz do que explicar valores 

universais, é necessário que haja, por parte do intelectual, um entendimento da 

potência de engajamento político que há nas investigações acerca do 

funcionamento dos dispositivos produtores de verdade operacionalizados, 

inclusive, nas engrenagens que atribuem ao saber científico o status de verdadeiro, 

o que encontra ressonância nas discussões sobre a intelectualidade negra. No 

dizer de Foucault:  

 

O importante, penso eu, é que a verdade não está fora do poder nem sem poder 
(ela não é, apesar do mito cuja história se deveria retomar, a recompensa dos 
espíritos livres, o filho de longas solidões, o privilégio daqueles que souberam 
libertar-se). A verdade é deste mundo: ela é produzida graças a múltiplas 
imposições. E ela aqui detém efeitos reguladores de poder. Cada sociedade tem 
seu regime de verdade, sua “política de verdade”, ou seja, os tipos de 
discurso[13] acolhidos por ela, os quais ela faz funcionar como verdadeiros; os 
mecanismos e as instâncias que permitem distinguir os enunciados verdadeiros 
dos falsos, a maneira como se sancionam uns e outros; as técnicas para obter a 
verdade; o status dos que têm a tarefa de fazer o que funciona como verdade. 
(2011, p. 2016-2017, grifos no original)  

 

No entendimento de Foucault, o discurso “é constituído de um conjunto 

limitado de enunciados para os quais podemos definir um conjunto de condições 

de existência” (Foucault, 2007, p. 135). Deste modo, as posturas, condutas e 

modos de vida são, concomitantemente, produzidas e produtoras de sentidos.  

Inspirados nas ideias de Michel Foucault, compreendemos que a atividade 

da pesquisa possui alguma força contributiva para as lutas políticas, na medida em 

que se dedica a analisar aspectos de determinada sociedade dentro de uma 

“especificidade ligada às funções gerais do dispositivo de verdade” (Foucault, 2011, 

p. 217). 

Considerando que as pesquisas direcionadas às relações étnico-raciais e 

políticas educacionais pensadas a partir dos estudos pós-estruturalistas possuem 

espaço e força no âmbito da produção intelectual, busca-se inspiração em uma 

célebre afirmação mencionada por Michel Foucault em entrevista concedida a 

Hubert L. Dreyfus e Paul Rabinow:  

 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 368 

[...] o que eu quero fazer não é a história das soluções, e esta é a razão pela qual 
eu não aceito a palavra alternativa. Eu gostaria de fazer a genealogia dos 
problemas, das problematizações. Minha opinião é que nem tudo é ruim, mas 
tudo é perigoso, o que não significa exatamente o mesmo que ruim. Se tudo é 
perigoso, então temos sempre algo a fazer. (Foucault apud Dreyfus e Rabinow, 
1995, p. 256, grifo no original) 

 

Nesta perspectiva, entende-se que a presente pesquisa, partindo das 

teorizações que propõem outros modos para pensar a Educação, permite analisar 

os processos por meio dos quais se constituem modos de ser pesquisador/a 

negro/a nos espaços de produção intelectual-acadêmica no Brasil, considerando 

as demandas por consolidação de espaços de produção acadêmica constituídos 

nas bases daquilo que Eduardo de Oliveira defendeu como uma ciência para o 

negro: 

 

Vivemos num mundo onde a cor, a etnicidade e a classe social são de primordial 
importância, sendo assim impossível ao cientista (e em particular ao cientista 
negro) manter uma neutralidade valorativa. (...) São estas considerações que 
nos levam a ideia de uma sociologia negra (ou uma historiografia, economia, 
antropologia negras etc...). Ela surge como reação e revolta contra o viés da 
“sociologia principal” burguesa-liberal; como um passo positivo para o 
estabelecimento de definições básicas, conceitos e construções que utilizam a 
experiência histórica dos afro-brasileiros. (Oliveira,1977, p. 26, grifos no original) 

 

A concepção de uma ciência para o negro parte da proposição de ruptura 

epistemológica dentro do campo da Sociologia. Todavia, seus estudos 

reverberaram e contribuíram de modo importante para a consolidação de espaços 

de intelectualidade negra em outras áreas, como é o caso da Filosofia, História, 

Antropologia, Economia e Educação. Eduardo de Oliveira diferencia a produção 

científica que ele nomeia como “principal” (sobretudo no âmbito da Universidade de 

São Paulo nas décadas de 1970 e 1980), que se ocupava da temática racial a partir 

do olhar produtor de uma ciência sobre o negro, da proposta de ciência para o 

negro. Esta última se sustenta na ideia de que as produções sobre as relações 

raciais no Brasil deveriam ser elaboradas a partir de pontos de vista que considerem 

a singularidade do sujeito negro que constrói sua própria História. 

Eduardo de Oliveira é contemporâneo de outros pesquisadores/as 

negros/as que também contribuíram intensamente para o panorama da 

intelectualidade negra brasileira atual. A opção por mencioná-lo foi devido ao fato 

de que suas reinvindicações se destinam especificamente à figura do produtor de 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 369 

ciência nos espaços acadêmicos. Nessa direção, Rafael Petry Trapp (2018) aponta 

que o trabalho de Oliveira auxiliou a consolidar as bases intelectuais das lutas 

políticas negras no Brasil por meio da proposta de mudança epistemológica que 

considera o lugar epistêmico do negro como sujeito do conhecimento. 

É salutar frisar a importância, tanto prática quanto simbólica, dada aos 

espaços de produção de conhecimento acadêmico-científico (stricto sensu) para a 

consolidação de epistemologias outras que contemplem aquilo que defendia 

Eduardo de Oliveira. Ou seja, é possível verificar que existe, por parte dos 

movimentos sociais antirracismo contemporâneos, uma forte demanda para o 

protagonismo negro dentro desses espaços. 

Para Michel Foucault, a constituição de subjetividades está intrinsecamente 

ligada aos regimes de verdade e às dinâmicas de poder que atravessam os sujeitos. 

No contexto das populações negras no Brasil, esse regime de verdade foi 

historicamente moldado por discursos eurocentrados que invisibilizaram narrativas 

negras e reforçaram as hierarquias raciais. Ao mesmo tempo, a constituição de uma 

intelectualidade negra pode ser vista como um contra-discurso, uma tática de 

resistência que subverte as estruturas normativas e colonialistas do saber. 

A partir da perspectiva afrocentrada, esse movimento de resistência é 

simultaneamente epistemológico e ontológico. Autores como Lélia Gonzalez, Silvio 

Almeida e Kabengele Munanga destacam que a produção de conhecimento das 

intelectualidades negras não é apenas uma resposta à opressão, mas também um 

movimento de afirmação da existência negra como protagonista na construção de 

epistemologias que centralizam os saberes não-hegemônicos da branquitude, mas, 

sim, que partem das percepções da negritude acerca da produção de 

conhecimento. 

A discussão acerca das intelectualidades negras, tal como delineada neste 

estudo, reconhece que o pensamento produzido a partir da experiência da 

negritude não opera apenas como resposta à ordem colonial, mas como formulação 

teórico-política original, capaz de propor novos arranjos epistêmicos e deslocar 

noções consolidadas na tradição crítica ocidental. É nesse horizonte que se 

inscrevem as reflexões de autoras e autores como Sueli Carneiro (2005), Achille 

Mbembe (2018), Frantz Fanon (2008), Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (1997) e Abdias 

Nascimento (1980). Suas contribuições, longe de se limitarem a uma apropriação 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 370 

comentada de Foucault, operam tensionamentos e expansões que tornam 

incontornável a presença do eixo racial e colonial nas dinâmicas de poder 

contemporâneas. 

A aproximação que realizam com o pensamento foucaultiano, portanto, não 

se dá por adesão, mas por deslocamento: trata-se de identificar o que essa matriz 

teórica ilumina, mas sobretudo o que ela obscurece quando confrontada com a 

experiência histórica e ontológica da negritude. Ao tensionarem conceitos como 

biopoder, subjetivação e genealogia, esses e essas intelectuais demonstram que a 

crítica dos dispositivos modernos de produção da verdade exige reconhecer a 

racialidade como princípio estruturante da própria constituição do sujeito e das 

formas de governo da vida. 

No pensamento de Sueli Carneiro (2005), essa operação torna-se 

particularmente evidente. Ao tomar a mulher negra como ponto de partida analítico, 

a autora nos convida a perceber que o sujeito moderno não é apenas efeito de 

dispositivos disciplinares e biopolíticos, mas produto de hierarquias raciais e de 

gênero que instituem o não-ser como fundamento da branquitude. Tal inflexão, que 

opera como genealogia das formas de exclusão no Brasil, revela a persistência de 

mecanismos de legitimação da branquitude enquanto norma e medida de 

humanidade. 

A formulação de Mbembe (2018) acerca da necropolítica, em continuidade 

e ruptura com Foucault, desloca o foco da gestão da vida para a administração da 

morte, evidenciando que o poder moderno, em sua expressão colonial e 

racializada, opera através da produção de zonas de morte e abandono. No 

horizonte do Atlântico Negro, essa constatação assume caráter inescapável: o 

corpo negro permanece como alvo prioritário das tecnologias de letalidade e das 

políticas de desumanização. 

Com as análises de Fanon (2008), observa-se que a crítica à colonização 

produz um aprofundamento do debate sobre subjetivação ao revelar a dimensão 

psíquica e afetiva da violência colonial. Se Foucault analisa os processos de 

disciplinamento e normalização, Fanon expõe os efeitos ontológicos do olhar 

colonial, que captura o sujeito negro e o fixa na posição de objeto racializado, ferida 

que se inscreve no corpo e na consciência. 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 371 

O quilombismo de Abdias Nascimento (1980), por sua vez, formula uma 

epistemologia e um projeto político fundados na resistência negra enquanto 

princípio de autogoverno e construção coletiva de liberdade. Trata-se aqui de uma 

genealogia insurgente, que não apenas denuncia as formas de sujeição, mas 

reivindica a legitimidade de modos próprios de organização social e intelectual. 

No mesmo movimento, Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (1997) desestabiliza categorias 

ocidentais como gênero e poder ao demonstrar seus limites históricos e culturais. 

Sua crítica, ancorada em paradigmas iorubás, reorienta a discussão sobre saber e 

autoridade epistêmica, afastando a leitura universalista e recolocando o continente 

africano como locus de produção teórica autônoma. 

Ao lado dessas autoras e desses autores, pensadoras como bell hooks 

(2013), Grada Kilomba (2019) e Paul Gilroy (2001) demonstram que o engajamento 

crítico com a obra foucaultiana, quando situado na experiência negra, não resulta 

em assimilação, mas em reinvenção conceitual. Tomar o biopoder e o regime de 

verdade como lentes, neste estudo, implica reconhecer que sua aplicação, 

atravessada pela experiência da negritude, produz deslocamentos epistemológicos 

relevantes: evidencia-se uma genealogia negra das relações de poder, que 

compreende o espaço intelectual como campo de enfrentamento, de reexistência e 

de formulação de regimes de verdade comprometidos com a luta antirracista. 

Em suma, a proposta teórico-política aqui realizada não busca confirmar 

consensos, mas revelar a potência de um pensamento que, ao emergir da 

experiência histórica da população negra, convoca a teoria crítica a confrontar seus 

próprios limites e a reconhecer que não há universalidade possível sem o 

descentramento da branquitude e sem a afirmação plena das epistemologias 

afrocentradas como fundamento legítimo de produção de conhecimento. 

 

Considerações Finais 

 

Otair Oliveira em artigo intitulado “Intelectualidade negra e produção do 

conhecimento na educação brasileira”, publicado em 2016 apontava a ainda 

incipiente produção científica acerca da intelectualidade negra. Nesse sentido, 

entendemos a necessidade em estudar as discursividades que possibilitaram a 

emergência dos movimentos antirracismo nas décadas de 1930 e 1940, 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 372 

importantes para o fortalecimento dos movimentos unificados da década de 1980. 

Esse esforço de agrupamento das populações tensionou a eclosão de diversas 

políticas que culminaram na Lei 10.639/03 e na criação do Ministério da Igualdade 

Racial em 2022. 

Ainda que, segundo Oliveira (2016), a produção sobre a intelectualidade 

negra necessite de maiores empreendimentos, o estudo apresentou de que forma 

a mobilização dos movimentos antirracismo e a tese contrária ao “mito da 

democracia racial” foram importantes para alavancar a mudança da intelectualidade 

negra de “objeto de pesquisa” para pesquisador. Ao reafirmar a importância da 

constituição de uma intelectualidade negra em vez de reproduzir “objetos de 

pesquisa” fortalece a criação de múltiplas histórias, em contrapartida à “história 

única” criada sobre as populações negras historicamente, no Brasil. Sendo assim, 

cita-se Chimamanda Adichie, ao afirmar que conhecer as histórias importa, afinal 

“as histórias foram usadas para espoliar e caluniar, mas também podem ser usadas 

para empoderar e humanizar. Elas podem despedaçar a dignidade de um povo, 

mas também podem reparar essa dignidade despedaçada.” 

Ao analisar o protagonismo no campo acadêmico das populações negras 

no Brasil, este artigo destacou a centralidade das transformações epistemológicas 

promovidas pelas intelectualidades negras na produção de pesquisa no cenário 

contemporâneo. Em um espaço científico ainda permeado por estruturas 

excludentes, a produção de conhecimento negro afirma-se como uma ruptura com 

as lógicas coloniais e um marco de autonomia e poder narrativo. Espera-se que 

este estudo contribua para as discussões sobre a Educação das Relações Étnico-

Raciais, fortalecendo o diálogo entre as perspectivas foucaultianas e afrocentradas, 

além de reafirmar o compromisso com uma ciência engajada na justiça social e no 

enfrentamento ao racismo estrutural. 

 

Referências Bibliográficas 

BRASIL. Constituição (1891). Constituição da República dos Estados 

Unidos do Brasil. Rio de Janeiro, 1891.  

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como 

fundamento do ser. São Paulo: Selo Negro, 2005. 



Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 373 

CORREA, Silvio Marcus de Souza. O negro e a historiografia brasileira. 

Revista Ágora. Santa Cruz do Sul, n. 1, 2000. 

DOMINGUES, Petrônio. Espaço Aberto Ações afirmativas para negros no 

Brasil: o 

início de uma reparação histórica. Revista Brasileira de Educação, n. 29, 

p. 164-176, 

2005. 

DOMINGUES, Petrônio. Um “templo de luz”: Frente Negra Brasileira (1931-

1937) e a questão da educação. Revista Brasileira de Educação v. 13 n. 39 

set./dez. 2008. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 

2008.  

 

FONSECA, Marcus Vinicius. O predomínio dos negros nas escolas de 

minas gerais do século XIX. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 35, n.3, p. 585-

599, set./dez. 2009 

FOUCAULT, Michel. O sujeito e o poder. In: RABINOV, Paul; DREYFUS, 

Hubert. Michel Foucault, uma trajetória filosófica: (para além do estruturalismo 

e da hermenêutica). Rio de Janeiro: Forense Universitária, p. 231-249, 1995. 

FOUCAULT, Michel. Entrevista com Michel Foucault (1977). In: 

FOUCAULT, Michel Genealogia da Ética, Subjetividade e Sexualidade. Ditos & 

Escritos IX. Rio de Janeiro: Forense, 2014, p. 13-34. 

FOUCAULT, Michel.  O sujeito e o poder  (1982). In: FOUCAULT, Michel. 

Genealogia da Ética, Subjetividade e Sexualidade. Ditos & Escritos IX. Rio de 

Janeiro: Forense, 2014, p. 118-140. 

FOUCAULT, Michel.  Nietzsche, a genealogia, a história (1971). In: 

FOUCAULT, Michel. Arqueologia das Ciências e História dos Sistemas de 

Pensamento. Ditos & Escritos II. Rio de Janeiro: Forense, 2008, p. 260-281. 

FOUCAULT, Michel.  Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2017. 



INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 374 

GILROY, Paul. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. 

São Paulo/Rio de Janeiro: Editora 34/Universidade Cândido Mendes, Centro de 

Estudos Afro-Asiáticos, 2001. 

GOMES, Nilma Lino. Intelectuais negros e produção do conhecimento: 

algumas reflexões sobre a realidade brasileira. In: SANTOS, Boaventura dos. 

Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, p. 492-516, 2010. 

GOMES, Nilma Lino. Movimento negro e educação: ressignificando e 

politizando a raça. Educação & Sociedade (Impresso), v. 33, p. 727-744, 2012a. 

GOMES, Nilma Lino. Relações Étnico-Raciais, Educação e 

Descolonização dos Currículos. Currículo sem Fronteiras, v. 12, p. 98-109, 

2012b. 

GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves 

e. Movimento Negro e Educação. Revista Brasileira de Educação, São Paulo, v. 

15, n.15, p. 134-158, 2000. 

GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Democracia Racial. Disponível em: 

https://www.fflch.usp.br/sociologia/asag/Racial%20Democracy%20ASAG.pdf 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da 

liberdade. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo 

cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.  

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: 

identidade nacional versus identidade negra. Autêntica Editora, 2019. 

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo. Petrópolis: Vozes, 1980. 

OLIVEIRA, Otair. Intelectualidade negra e produção do conhecimento na 

educação brasileira. Revista Ensaios e Pesquisa em Educação – 2016.2 / VOL. 

01 p.106-118. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. The Invention of Women: Making an African Sense 

of Western Gender Discourses. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1997. 

ORTIZ, Renato. Cultura Brasileira e Identidade Nacional. Brasiliense: 

São Paulo, 1994. 

https://www.fflch.usp.br/sociologia/asag/Racial%20Democracy%20ASAG.pdf


Carolina de Freitas Correa Siqueira; Lucas Costa Grimaldi; Eduardo Cristiano Hass da Silva  

__________________________________________________________________________________________________________________________ 

  

  

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./ Dez. de 2025| p. 375 

RODRIGUES, João Marcos de Souza; LIRA, André Augusto Diniz. 

Dimensões educativas do Movimento Negro: uma revisão na Revista da ABPN: 

Educational dimensions of the Black Movement: a review in the “Revista da ABPN”. 

Revista Cocar, v. 16, n. 34, 2022. 

SILVA, Mozart Linhares da. Biopolítica e espaço escolar: subjetividade e 

racismo no Brasil. Horizontes, v. 32, n. 1, 2014. 

SILVA, Mozart Linhares da. Biopolítica, Narrativas Identitárias e Educação 

no Brasil 

(1900-1945). Revista Brasileira de História & Ciências Sociais, v. 7, n. 

14, p. 246-266, 2015. 

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves E. Educação das Relações Étnico-

Raciais nas instituições escolares. EDUCAR EM REVISTA, v. 34, p. 123-150, 2018. 

SILVA, Adriana Maria Paula. A escola de Pretextato dos Passos e Silva: 

questões a respeito das práticas de escolarização no mundo escravista. Revista 

Brasileira de História da Educação, v. 4, 2002. 

SOUZA, Jessé. A elite do atraso: da escravidão à Lava Jato. Rio de 

Janeiro: Leya, 2017. 

SMITH, Anthony. Identidade nacional. Lisboa: Gradiva, 1997 

THIESSE, Anne-Marie. Ficções criadoras: as identidades nacionais. Anos 

90, Porto Alegre, n. 15, 2001/2002, p. 7 -23. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/anos90/article/view/6609/3932.  

TRAPP, Rafael Petry. A sociologia negra de Eduardo de Oliveira e Oliveira. 

Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), 

v.10, n. 25, p. 194-121, 2018. 

 

 

Carolina de Freitas Corrêa Siqueira 

 

Doutora em Educação pelo Programa de Pós-
graduação em Educação da Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul (PPGEdu-UFRGS) Integrante 
do NECCSO: Núcleo de Estudos Currículo, Cultura 
e Sociedade (UFRGS) Integrante do Grupo de 
Pesquisa GEPS: Grupo de Estudos em Promoção 

https://seer.ufrgs.br/anos90/article/view/6609/3932


INTELECTUALIDADES NEGRAS: para pensar a constituição de epistemologias afrocentradas no Brasil. 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025 | p. 376 

da Saúde (UFRGS) Bolsista do Programa de 
Excelência Acadêmica (PROEX-CAPES) Mestra 
em Educação pelo Programa de Pós-graduação em 
Educação da Universidade de Santa Cruz do Sul 
(PPGEdu - UNISC) Licenciada em História pela 
Universidade de Santa Cruz do Sul. Possui 
experiência na docência de História e 
Humanidades na Educação Básica. ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-2680-6083 . 

 

Lucas Costa Grimaldi 

Professor em estágio de pós-doutorado no 
Programa de Pós-Graduação em Educação da 
Universidade Federal do Rio Grande (FURG) na 
linha de formação de professores e práticas 
educativas. Assistente Editorial da Revista 
Momento: diálogos em educação (PPGEDU-
FURG) e atua como vice-coordenador do Centro de 
Memória da Educação - CEMEDU/FURG. Doutor 
em Educação pelo PPGEdu-UFRGS. Mestre em 
Educação pelo PPGEdu/ UFRGS na linha de 
história, memória e educação. Tem experiência na 
área de História da Educação, Currículo e Ensino 
de história, atuando principalmente nos seguintes 
temas: Memórias discentes, Patrimônio Cultural, 
Arquitetura Escolar, Imprensa de educação e 
ensino e Cultura Escolar. 

 

Eduardo Cristiano Hass da Silva 

Professor Adjunto do Curso de Turismo da 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte 
(UFRN), campus Faculdade de Engenharia, Letras 
e Ciências Sociais do Seridó (FELCS). 
Coordenador do Grupo de Estudos em Patrimônio 
Cultural e Turismo (GEPCTur) da FELCS/UFRN. 
Doutor em Educação pela Universidade do Vale do 
Rio dos Sinos (UNISINOS), na linha de pesquisa 
Educação, História e Políticas. Mestre em História 
pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 
do Sul (PUCRS), na linha de pesquisa Sociedade 
Ciência e Arte e, graduado em História 
(Licenciatura e Bacharelado) na mesma instituição. 
Editor da Revista Turismo, Sociedade Território 
(2021-atual) e da Revista História da Educação 
(2022-atual). Atua principalmente nas áreas de 
Patrimônio Cultural, História da Educação, Turismo 
Cultural e Ensino de História. 

 

 


