
  
Revista Historiar 

ISSN: 2176-3267 

Vol. 17 | Nº. 33 | Jul. /Dez. de 2025 

       Ana Paula Herrera de Souza 
Universidade Estadual de Maringá / UEM 

herrera12souza@gmail.com  

 

Delton Aparecido Felipe 
Universidade Estadual de Maringá / UEM 

ddelton@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LITERATURA NEGRA- 
FEMININA EM MARIA FIRMINA 

DOS REIS E O CÂNONE 
LITERÁRIO BRASILEIRO. 

__________________________  
RESUMO 

O artigo discute como a formação do cânone 

literário brasileiro carrega marcas do Brasil 

colonial, obstaculizando o reconhecimento da 

literatura de autoria negra-feminina como 

vertente para compreender as heranças 

patriarcais e escravistas que perpassam a 

história nacional. A questão-problema que 

orienta o estudo é: de que modo o cânone 

literário brasileiro reproduz as marcas coloniais e 

patriarcais que invisibilizam a literatura de autoria 

negra feminina? O objetivo geral é analisar essa 

permanência a partir da obra Úrsula (1859), de 

Maria Firmina dos Reis, primeira romancista 

negra do Brasil. Fundamentado em autores como 

Ferreira Duarte (2009), Bonicci (2000) e Bernd 

(1992), o estudo adota abordagem qualitativa e 

análise discursivo-histórica da representação da 

mulher negra na literatura. Os resultados 

evidenciam que o cânone nacional, ao privilegiar 

matrizes brancas e masculinas, perpetua 

exclusões coloniais, e que a escrita de Firmina 

constitui resistência e reconfiguração simbólica 

da identidade negra-feminina brasileira. 

Palavras-chave: Literatura negra-feminina; 

Cânone; Maria Firmino Reis. Cânone literário 

brasileiro; Literatura negra feminina; Maria 

Firmina dos Reis; Colonialidade e patriarcado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

BLACK-FEMININE LITERATURE 
IN MARIA FIRMINA DOS REIS 

AND THE BRAZILIAN 
LITERARY CANON.  

_________________________ 
ABSTRACT 

This article discusses how the formation of the 
Brazilian literary canon bears traces of the 
colonial past, hindering the recognition of Black 
women’s literature as a crucial framework for 
understanding the patriarchal and slaveholding 
legacies that permeate the nation’s history. The 
guiding research question is: How does the 
Brazilian literary canon reproduce the colonial 
and patriarchal marks that render Black female 
authorship invisible? The main objective is to 
analyze this persistence through the novel 
Úrsula (1859), by Maria Firmina dos Reis, the 
first Black woman novelist in Brazil. Grounded in 
theoretical contributions by Ferreira Duarte 
(2009), Bonicci (2000), and Bernd (1992), the 
study employs a qualitative approach and a 
discursive-historical analysis of the 
representation of Black women in literature. The 
findings reveal that the national canon, by 
privileging white and male matrices, perpetuates 
colonial exclusions, while Firmina’s writing 
embodies resistance and a symbolic 
reconfiguration of Black feminine identity in 
Brazilian literature. 

Keywords: Black female literature; Canon; 
Maria Firmino Reis. Brazilian literary canon; 
Black feminine’s literature; Maria Firmina dos 
Reis; Coloniality and patriarchy.



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 49  

Introdução 

 

No atual quadro de discussões sobre as marcas que a colonização do 

Brasil deixou no tecido social até hoje, tem-se notado um significativo trabalho 

de revisão da historiografia literária  em uma perspectiva teórica, que propõe a 

problematização dos critérios de classificação da literatura, em especial aqueles 

cristalizados pelo cânone literário, construído historicamente, réplica 

preconceitos e estereótipos  que lega à literatura produzida por grupos sociais 

historicamente marginalizados, uma condição de esquecimento ou 

rebaixamento.  

Segundo Ferreira Duarte (2009), o cânone literário no decorrer de sua 

história se configurou como uma espécie de modelo que passou a ser aplicado 

no campo da literatura para definir obras-primas ou clássicos, por trazerem 

valores sociais humanos tidos como essenciais. Segundo juízos de valor que, 

ideologicamente construídos, fazem delas dignas de serem lidas, estudadas e 

difundidas, refletindo relações de poder, como endossam Navarro e Schimdt 

(2007, p. 86): 

O elenco das obras consideradas de mérito para integrar um cânone é 
definido pelos críticos literários e historiadores da literatura, o que 
significa dizer que o cânone é resultado, entre outras coisas, do 
prestígio e poder dos discursos críticos através dos quais um segmento 
da cultura letrada exerce controle e define que representações têm 
legitimidade para circularem para se tornarem representativas do corpo 
social de uma cultura. Nessa dilatação do literário para o cultural, a 
história literária ressurge problematizada enquanto manifestação 
cultural inserida no processo histórico. 

 

Nessa perspectiva, Reis (1990, p. 77) aponta a existência do cânone 

como problemática, uma vez que a canonização “reduplica as relações injustas 

que compartimentam a sociedade”, ou seja, o cânone literário é um produto 

histórico perpassado por relações de poder. Deste modo, ao revermos o cânone 

literário, percebe-se a ausência ou baixa presença feminina pelo “estigma social 

e moral determinado pelo pensamento masculino” (Jacomel, 2007, p. 65). 

Igualmente, na seleção do cânone, há um princípio de exclusão, e os que 

selecionam e excluem estão investidos de autoridade para fazê-lo e o modo pelo 

qual a sociedade é pensada é quem tem autoridade para pensá-la. Não obstante, 

Bonicci (2000) entende que o cânone literário deve ser historicizado, e, ao 

pensarmos as obras canônicas, percebemos heranças históricas de uma 



 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 50  

sociedade de origem patriarcal e escravista, a qual privilegiou um arquétipo 

masculino na literatura e branco, que constituíram a identidade brasileira. 

A partir dessas considerações, objetivamos discutir como a formação do 

cânone literário brasileiro, carrega as marcas de um Brasil Colonial, que 

obstaculiza o reconhecimento da literatura de autoria negra-feminina como uma 

vertente para compreendermos as heranças históricas do patriarcado escravista 

que perpassa a história do país. 

Para cumprir nosso objetivo escolhemos como ponto de partida o caso de 

Maria Firmina dos Reis (1825–1917), mulher negra que em 1859 publica Úrsula, 

primeiro romance brasileiro antiescravagista e o  primeiro escrito por uma mulher 

no Brasil. Uma obra pouco conhecida e pouco estudada, cuja invisibilidade  

deve-se consideravelmente ao tema, situação dos negros e das negras no 

contexto escravista, e a autoria, uma mulher negra, estabelecendo um paralelo 

com a literatura negra de autoria feminina, que tematiza a situação das mulheres 

negras na contemporaneidade, que, ao  criar contra-dizeres, evidenciando 

preconceitos ainda escamoteados, têm suas vozes silenciadas.  Pretendemos, 

então, analisar como alguns mecanismos de marginalização da população negra 

ainda reverberam na atualidade. 

 

MARIA FIRMINA DOS REIS E A LITERATURA DE SEU TEMPO 

 
A escritora maranhense, Maria Firmina dos Reis (1825–1911), mulher 

negra, nascida em São Luís, capital da então província do Maranhão, filha de um 

homem negro, João Pedro Esteves, com Leonor Felipe dos Reis, mulher branca, 

que ainda criança mudou-se para a casa de uma tia materna, em Guimarães no 

atual estado do Maranhão, aspecto fundamental para a sua formação elementar. 

Maria Firmina, aos 22 anos, foi aprovada em um concurso público para 

lecionar em uma escola de primeiras letras em Guimarães, função que ocuparia 

até o início de 1880, ano em que se aposentou.  O magistério era tido como um 

atributo feminino, porque a escola primária era entendida como uma extensão 

do ambiente familiar, portanto, onde a mulher também exerceria sua vocação até 

se casar; contudo, Maria Firmina nunca se casou. 



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 51  

Em um contexto em que poucas mulheres escreviam, por estarem 

estigmatizadas pela estrutura patriarcal, que atribuía a elas uma “vocação” aos 

cuidados do lar e naturaliza a obrigação feminina de obediência irrestrita ao 

marido, o provedor do lar e chefe da família, poucas mulheres publicaram e, 

quando tinham algum espaço, o perfil destas eram, necessariamente, mulheres 

brancas e de elite que escreviam sobre culinária, e, ainda mais raramente, 

poemas e contos, nesse caso, valendo-se geralmente de pseudônimos 

masculinos. 

Guardia (2007) salienta a ausência de mulheres na literatura latino-

americana do século XIX e início do XX, em que o universo da cultura letrada 

era hegemonicamente masculino. A autora (2007, p. 4) cita Maria Firmina dos 

Reis como uma das responsáveis por romper com o silenciamento das vozes 

femininas no cenário literário latino-americano: 

 
Não foi fácil romper o silêncio para as escritoras latino-americanas do 
século XIX, em um clima de intolerância e hegemonia do discurso 
masculino. Referimo-nos a Gertrudes Gómes de Avellaneda (Cuba 
1814–1873), Juana Manuela Gorriti (Argentina 1818–1892), Maria 
Firmina dos Reis (Brasil 1822–1917), Mercedes Cabello de Carbonera 
(Peru 1884–1909), Lindaura Anzoátegui (Bolívia 1846-18980), 
Clorinda Matto de Turner (Peru 1858–1909), e Adélia Zamudio (Bolívia 
1854–1928). Excluídas e marginalizadas do sistema de poder, estas 
escritoras outorgaram voz aos desvalidos excluídos, questionando as 
relações inter-raciais e de classe. 

 
Este silenciamento possui papel preponderante da literatura na 

constituição de um discurso identitário, que se forja projetando perfis, 

transmitindo ideias e valores que a sustentam. Dessa forma, sendo a identidade 

nacional um construto histórico, é estabelecida ideologicamente, a partir de uma 

representação da cultura e do povo, atuando como um dispositivo disciplinar 

produtor de subjetividade, pelo qual uma “vocação nacional” é atribuída à 

literatura. Conforme Fiorin (2009, p. 117): 

 
 

A nação é vista como uma comunidade de destino, acima das classes, 
acima das regiões, acima das raças. Para isso, é preciso adquirir uma 
consciência de unidade, a identidade, e, ao mesmo tempo, é 
necessário ter consciência da diferença em relação aos outros, a 
alteridade. O grande outro (…) da criação da nacionalidade brasileira 
é Portugal. No entanto, a constituição da nação brasileira apresenta 
um problema, já que a independência é proclamada por um príncipe 
português, herdeiro do trono de Portugal. Não houve, portanto, uma 
ruptura completa com a antiga metrópole. 

 



 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 52  

Com efeito, na ambiência do século XIX, a literatura romântica coaduna 

com um projeto de nação específico, no caso brasileiro, após a ruptura política 

com Portugal (1822), o projeto nacional brasileiro nasce sob a égide de um 

legado, o de desdobramento, nos trópicos, da ex-metrópole, e signatário, 

portanto, do legado civilizacional português: 

 

Um elemento importante nos anos de 1820 e 1830 foi o desejo de 
autonomia literária, tornado mais vivo depois da Independência. Então, 
o Romantismo apareceu gradualmente como caminho favorável à 
expressão própria da nação recém-fundada, (…) O propósito desses 
moços era afirmar a identidade e autonomia da literatura brasileira, 
inclusive recomendando o abandono dos clássicos e da sujeição aos 
autores portugueses; mas, ao mesmo tempo, temiam na prática as 
novas tendências e preconizavam obediência às velhas normas. 
(Candido, 2004, p. 24–26) 

 
Cotejando essa realidade, o Romantismo brasileiro surge como o projeto 

de construir uma narrativa literária sobre a jovem-nação brasileira, uma nação 

que, mais que uma estética literária, herda da metrópole ‘’velhas normas’’ 

sociais. Dessa tentativa de conciliação que se forma a literatura brasileira, uma 

literatura que se converte em espelho da imagem projetada, na qual a população 

do novo Império, do qual se reconhecesse, mas que não obliterou se a linhagem 

europeia e seu alicerce em’ velhas normas. 

Nessa perspectiva, com o intuito de construir um modelo narrativo da 

História do Brasil, cria-se, em 1838, o Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro 

(IHGB)1 como órgão oficial de produção de história e de memória do Estado 

brasileiro que tinha como objetivo “Construir uma história da nação, recriar um 

passado, solidificar mitos de fundação, ordenar fatos buscando homogeneidades 

em personagens e eventos até então dispersos” (Schwarcz, 1993, p.99). 

A primeira escola literária do país recém-independente, com José de 

Alencar2, autor hoje canônico, concebe a gênese da formação brasileira somente 

                                                           
1 A leitura da história empreendida pelo IHGB está, assim, marcada por um duplo projeto: dar conta de uma 

gênese da Nação brasileira, inserindo-a, contudo, numa tradição de civilização e progresso, ideias tão caras 

ao iluminismo. A Nação, cujo retrato o instituto se propõe a traçar, deve, portanto, surgir como 

desdobramento, nos trópicos, de uma civilização branca e europeia. Tarefa sem dúvida a exigir esforços 

imensos, devido à realidade social brasileira, muito diversa daquela que se tem como modelo. (Guimarães, 

1988, p.9); 
2 José de Alencar idealiza um projeto literário nacional, pois fez um “mapeamento cultural” dos tipos que 

contribuíram para formar, segundo seu entendimento, o povo brasileiro. Nessa mimese da brasilidade 

expressa por Alencar temos ainda os regionalistas O sertanejo (1876) e O gaúcho (1870), nos romances 
urbanos, Lucíola (1862) e Senhora (1874) e a trilogia indianista, O guarani (1857), Iracema (1865) e 



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 53  

pela matriz indígena e europeia, também escravista e patriarcal. O nacionalismo 

romântico relaciona-se à ideologia que entendia negros como entrave ao 

processo de civilização, contexto no qual a miscigenação entre brancos e 

indígena como forma de branqueamento do indígena e seu contato permanente 

com os brancos para fins civilizacionais (Guimarães, 1988); daí a ideia do “bom 

selvagem”, a submissão ao colonizador associada à “cor local”, que faz do 

autóctone, a partir dessa representação, se tornara sinônimo de brasilidade, 

como em O Guarani (18573 (Pereira, 1996).  Conforme explica Parron (2009, p. 

203): 

 
I-Juca-Pirama”, o famoso poemeto épico do herói tupi que aceita a 
morte para salvar a honra de sua etnia, foi lançado por Gonçalves Dias 
em 1851. Nos anos seguintes, o cânone literário indianista se expandiu 
com A Confederação dos Tamoios (1856), de Gonçalves de 
Magalhães, com O Guarani (1857), de José de Alencar e com Iracema 
(1865), do mesmo autor. Aí estão as principais histórias de indígenas 
que forneciam narrativas de um passado idealmente partilhado por 
todos os súditos do Império. Num caso raro de coincidência 
cronológica entre arte e política, a maioria dos anos entre 1851 e 1865 
passou para a historiografia sob o signo da Conciliação, em que as 
províncias pareciam baixar o tom de revolta para processar suas 
demandas somente nos canais consagrados do Estado nacional, ao 
passo que os ranços partidários davam lugar à aparente união de 
liberais e conservadores pelo progresso material do país. O cenário é 
de uma pax augusta nos trópicos, a que alguns historiadores já 
chamaram “apogeu” do Segundo Reinado.  

 
Da mesma maneira, além de essencialmente branca, a ideia de 

nacionalidade brasileira era construída a partir da evocação da figura masculina, 

sendo este o arquétipo escolhido para representar a ansiada identidade 

brasileira. A formação da nação e a naturalização dos arquétipos femininos e da 

estratificação social e racial estão relacionados à ideia do “sujeito nacional 

universal” hegemonicamente masculino e branco (Shimidt, 2000, p. 87).  

Em Úrsula, Reis usa a estética romântica para contrapor-se à cultura, 

(escravidão), pois o romance, apesar de estar estruturado conforme a estética 

da época, incorpora os escravizados, como sujeitos, num texto em que, portanto, 

subverte, por completo, os preceitos do nacionalismo romântico (Nascimento, 

2009), princípios tais que permearam também a formação do cânone literário, 

                                                           

Ubirajara (1874). Essas obras criaram uma projeção idílica do Brasil e do povo brasileiro, nas quais se 

verifica a ausência de personagens negros ou da tematização da escravidão. (LIMA, 2011). 
3 No clássico O Guarani (1857), o herói Peri é um índio “civilizado” e europeizado, quase um homem 

branco; Ceci, por sua vez é branca e loura, logo esta paixão representa a miscigenação entre a civilização 

(europeia) e o “bom selvagem” (do novo mundo). 



 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 54  

que promoveu um apagamento da mulher e da população negra, e a literatura 

reverbera, mesmo que de maneira implícita, as concepções de seu tempo,  

Segundo Muzart (2013, p. 255): 

 
Maria Firmina dos Reis vai se inspirar na ideia do “bon nègre” que, tal 
como o “bon sauvage”, também nasceu na França. É importante notar 
que, além de dar voz ao negro em seu romance, a escritora 
maranhense segue o caminho traçado pela literatura ocidental com o 
romance Oroonoko, primeiro romance da escritora inglesa Aphra Behn 
[publicado em 1688]. 

 
No que diz respeito à prosa brasileira, essa representação literária do 

“bom negro” é recorrente, porém, no caso brasileiro, essa concepção moral, em 

geral, passa pelo branqueamento4. As obras como A escrava Isaura, de 

Bernardo Guimarães (1875), e O Mulato, de Aluísio de Azevedo (1881), em que 

o embranquecimento dos protagonistas lhes atribui características excepcionais, 

que idealizam uma superioridade física, intelectual e moral dos personagens que 

é restrita a eles (Proença Filho, 2004). 

No entanto, mesmo tendo lançado Úrsula em 1859, ou seja, dezesseis 

anos antes da publicação de A escrava Isaura, a qual “ninguém diria que gira em 

tuas veias, uma só gota de sangue africano” (Guimarães, 2015, p. 7), e vinte e 

dois anos antes da estória de Raimundo, o mulato de olhos azuis que sofre 

preconceito por sua descendência africana, Maria Firmina representa os 

principais personagens negros do romance com base nas normas de elevação 

moral, sem os submeter ao branqueamento. 

Vale destacar, também, que, na discussão literária acerca da escravidão, 

a autora precede Castro Alves, autor de Navio negreiro (1869) e os escravos 

(1883), e Joaquim Manoel de Macedo, de as vítimas-algozes (1869), obras 

voltadas especificamente à discussão política e social de questões concernentes 

ao movimento abolicionista (Zin, 2016). Contudo, mesmo precedendo as demais 

obras de teor antiescravista no Brasil, Maria Firmina se distancia do 

branqueamento que caracteriza como excepcionais personagens como Isaura e 

                                                           
4 Os intelectuais brasileiros do século XIX e início do XX teceram muitos escritos imputando a presença 

africana no Brasil como responsável por um "entrave" à ideia de civilização no país. Nesse contexto, a 

ideologia do “branqueamento” se transformou em um argumento importante para o discurso de 

modernização do Estado brasileiro. Baseava-se em teorias racistas que supunham a superioridade da raça 

branca face às demais, em especial a negra, bem como na crença de que o progresso brasileiro dar-se-ia 

pela miscigenação e pela proeminência da raça branca de matriz europeia na formação da “raça brasileira”. 

Essa teoria referia-se tanto ao clareamento da pele quanto ao branqueamento cultural (Hofbauer, 2003). 



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 55  

Raimundo ou da representação do negro perigoso como concebido em As 

vítimas-algozes e O demônio familiar, peça teatral de José de Alencar (1857). 

Sobre a população negra, intelectuais da época, como Sílvio Romero, 

Euclides da Cunha, Nina Rodrigues e Oliveira Vianna, que são intelectuais 

brasileiros do final do século XIX e início do século XX, abordaram a inferioridade 

física, psicológica e moral das “raças não brancas”, contexto no qual surge o 

“ideal branco” de cidadão brasileiro, embasado na crença de que o progresso do 

Estado brasileiro dar-se-ia sob direção da raça branca superior, de matriz 

europeia (Felipe, 2014). 

Outrossim, esse “ideal branco” de homem brasileiro criou uma série de 

dispositivos de marginalização da população negra, tais como as políticas de 

branqueamento, o mito democracia racial e os discursos sobre a miscigenação 

que   corroboram à negação da população negra e de sua cultura em diversos 

espaços sociais (Felipe, 2014). Esses dispositivos de marginalização visavam, 

destarte, à negação de conflitos raciais e à idealização de uma suposta harmonia 

entre as raças e o branqueamento, como indica o autor (2014, p. 18): 

 
A elaboração dessa rede discursiva, baseada no branqueamento, na 
miscigenação, na democracia racial e na raça somente como um 
conceito biológico, compôs uma série de dificuldades para que a 
população negra e sua cultura fossem inseridas nos espaços sociais 
sem uma tutela do padrão europeu, o que deixou marcas na trama 
social até a atualidade.   

 
Com efeito, se no início do Romantismo a identidade nacional passava 

pelo apagamento da presença e do cativeiro humano de africanos no Brasil, na 

literatura brasileira pós-abolição, o tema mestiçagem suscitou debates várias 

obras que evidenciam supostas características degenerescentes como em obras 

naturalistas que surgem no esteio de um debate sobre nação, raça e sociedade.  

Sendo no caso brasileiro consequência de quase três séculos e meio de 

escravidão, instituição na qual juridicamente a população escravizada não era 

considerada cidadã, no pós-abolição, o racismo, justificado pela ciência, foi a 

forma de explicação da desigualdade de tratamento entre brancos e negros, que 

estabelecera uma paradoxal dualidade entre igualdade perante a lei e a 

desigualdade social. Essa nova configuração social intensifica um debate racial 

já em curso, cujo lugar é imputar a presença africana no Brasil como responsável 

por um “entrave” à ideia de civilização no Brasil.  



 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 56  

Mesmo inexistindo no Brasil um discurso literário genuinamente 

escravocrata, muitos escritores brasileiros reportaram-se aos pressupostos da 

desigualdade racial do Romantismo ao Modernismo.  Linearmente, do ponto de 

vista histórico, o Romantismo brasileiro, com José de Alencar, concebe a gênese 

da formação brasileira somente pela matriz indígena e europeia. No Realismo e 

Naturalismo, os personagens negros são tratados como figuras estereotipadas, 

que trazem consigo a concepção de seres lascivos, inferiores e instintivos, 

agindo, de certa forma, como animais, reproduzindo teorias racistas, à época 

com respaldo da própria ciência. (Oliveira, 2013). Conforme Amaral (2015, p. 55-

56): 

 
Embora a literatura de tese tenha alcançado mais notoriedade no 
naturalismo, ela, claro, não se limitou à sustentação de teorias 
filosóficas ou cientificistas. Na verdade, muito da produção engajada 
do romantismo utilizou a literatura mais como um veículo panfletário de 
transmissão de ideias do que uma forma de construção artística. O 
período romântico, tomado pelo crescente anseio de nacionalidade, de 
reorganizações política, ideológica e social, acabou sendo palco 
também de um tipo de romance construído com uma finalidade muito 
determinada, que estava além da sua realidade estética. Nesse caso, 
o narrador não é somente o condutor do discurso, no sentido de 
apresentá-lo ao leitor: ele é também direcionando, explicitamente, o 
significado do texto e até o explica, não deixando espaço para a 
liberdade interpretativa do receptor. 

 
  Essas estratégias de marginalização da população negra são perceptíveis 

em romances como: Iracema (1865) e O guarani, (1857) de José de Alencar; O 

cortiço (1890) e o O mulato, de Aloísio Azevedo; Os Sertões (1902) de Euclides 

da Cunha. Essas obras, mesmo que em uma análise linear e genérica, indicam 

a permanência de um discurso literário discriminatório, ideologicamente ligado à 

escravidão e, posteriormente, ao debate racial. Ao tratar sobre esse contexto 

historicamente, Schwarcz (2006, p. 306–307) explica: 

 
 

O fato é que autores como esses advogavam (cada um à sua maneira) 
teorias deterministas raciais que entraram em voga, no Brasil, em finais 
do século XIX. Com efeito, as teorias raciais só foram absorvidas no 
Brasil quando a abolição da escravidão se tornava irreversível. (…) 
Tendo por base uma ciência positiva e determinista, pretendia-se 
explicar com objetividade -- a partir da mensuração de cérebros e da 
aferição das características físicas -- uma suposta diferença entre os 
grupos. A ‘’raça’’ era introduzida, assim, a partir dos dados da biologia 
da época e privilegiava a definição dos grupos a partir de seu fenótipo, 
o que eliminava a possibilidade de pensar no indivíduo e, no limite, no 
próprio exercício da cidadania. Com efeito, essas teorias deterministas 
eram entendidas como ‘’teorias de grupo’’ e deslegitimavam qualquer 



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 57  

análise pautada no indivíduo isolado. Dessa maneira, frente a 
promessa de uma igualdade jurídica, a resposta foi a ‘’comprovação 
científica’’ da desigualdade biológica entre os homens, ao lado da 
manutenção peremptória do liberalismo (…) mas as teorias não foram 
somente introduzidas e traduzidas no país; no Brasil ocorreu uma 
releitura particular: ao mesmo tempo que se absorveu a ideia de que 
as raças significavam realidades essenciais, negou-se a noção de que 
a mestiçagem levava sempre à degeneração. Fazendo um casamento 
entre modelos evolucionistas (que acreditavam que a humanidade 
passava por etapas diferentes de desenvolvimento) e do darwinismo 
social (que negavam qualquer futuro na miscigenação racial) -- que em 
outros contextos daria em separação litigiosa -- no Brasil as teorias 
ajudaram a explicar a desigualdade como inferioridade, mas também 
apostaram em uma miscigenação positiva, contanto que cada vez mais 
branca. 

 
Pioneiro no rompimento, mesmo que parcial, desses paradigmas racistas, 

Mário de Andrade em Macunaíma (1928) representando o Brasil como um país 

racial e culturalmente miscigenado, assim como Gilberto Freyre, em Casa-

grande & senzala (1933) rejeita a tese da miscigenação como um defeito e a 

propõe como um arquétipo de identidade nacional brasileira. Ambos os autores 

trazem uma representação positiva da mestiçagem não só biológica, como 

cultural resultante do “encontro” entre indígenas, europeus e africanos nos 

trópicos. (Schwarcz, 2009). 

Com efeito, em especial na década de 30, intelectuais construíram, tanto 

na produção literária quanto nas sociológica e historiográfica interpretações do 

Brasil e sua composição racial, a função de cada uma das três raças na História 

do Brasil e a relação entre raça e sociedade na primeira metade do século XX: 

 
Alguns estudos e algumas narrativas são bastante representativos 
dessas inquietações e interrogações. Vale a pena relembrar alguns: 
Tavares Bastos, A Província; Silvio Romero, História da Literatura 
Brasileira; Joaquim Nabuco, O Abolicionismo; Raul Pompéia, O 
Ateneu; Euclides da Cunha, Os Sertões; Lima Barreto, O Triste Fim de 
Policarpo Quaresma; Oliveira Vianna, Evolução do Povo Brasileiro; 
Mário de Andrade, Macunaíma; Paulo Prado, Retrato do Brasil; 
Graciliano Ramos, Vidas Secas; José Lins do Rego, Fogo Morto; Caio 
Prado Jr., Evolução Política do Brasil; Sérgio Buarque de Holanda, 
Raízes do Brasil; Gilberto Freyre, Interpretação do Brasil; Raimundo 
Faoro, Os Donos do Poder; Florestan Fernandes, A Revolução 
Burguesa; Clovis Moura, Rebeliões da Senzala; Antonio Candido, 
Formação da Literatura Brasileira; Alfredo Bosi, Dialética da 
Colonização; Celso Furtado, Brasil: A Construção Interrompida. (Ianni, 
2002, p. 179) 

Naquele período, o Estado republicano buscava criar uma nacionalidade, 

que, no quesito raça, foi construída pelo viés do branqueamento que, fomentado 

pelas políticas de imigração, contribuiria à formação do “tipo racial brasileiro’’ 



 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 58  

(Ramos, 1996). Não obstante, esse discurso é uma ressignificação de uma ideia 

que já antiga, a  das três raças formadoras do povo brasileiro (brancos, indígenas 

e negros) advinda dos primórdios do IHGB. Von Martus postula, em Como se 

deve escrever a História do Brasil (1845), um modelo historiográfico para se 

narrar a história do país: 

 

Do seu ponto de vista, o indígena merecia um estudo cuidadoso da 
história, até mesmo pela possibilidade de tais investigações 
contribuírem para a produção de mitos da nacionalidade — neste 
ponto, o autor toma o exemplo dos mitos sobre os cavaleiros medievais 
no espaço europeu. O branco, a seu ver, deveria ser alvo de igual 
interesse por seu sentido claramente civilizador. (Guimarães, 1988, p. 
23) 

 
Do ponto de vista literário, o ideário modernista transformou raça e cultura 

em etnia e passou a criar narrativas que coadunam à necessidade de pensar de 

alguma forma em modelos de assimilação da população negra, ressignificando 

o modelo romântico que pretendia suplantá-la (Schwarcz, 2007). Sobre esse 

processo de assimilação, Oliveira (2015, p. 58) salienta que: 

 
 

O Modernismo brasileiro recebeu inspiração de diversos movimentos, 
como o Cubismo, abrindo espaço para a solidificação da presença do 
negro no campo das nossas letras. Cabe destacar que a visita de 
Blaise Cendrars ao Brasil, em 1924, que publicara a notável Anthologie 
nègre três anos antes deste acontecimento, assim como uma 
efervescência representativa do negro nas artes, não foram capazes 
nem de romper os lugares-comuns dos estereótipos, nem ainda 
conseguiram impulsionar a primazia do negro em relação ao indígena, 
vistos aqui enquanto agendas sociais. A Antropofagia, de Oswald de 
Andrade, por exemplo, manteve diálogo com a tradição indianista de 
Gonçalves Dias e José de Alencar, ao discutir a identidade nacional 
considerando a figura do autóctone, (...) Enquanto os poetas [e 
romancistas] românticos estavam arraigados à visão idealizada e 
heroica do indígena e da nação, o autor modernista se inspira no nativo 
como elemento de incorporação das diversas identidades nacionais, a 
fim de compor o “cadinho” cultural que em certa medida é o Brasil. 

 
Não obstante, a partir desses arquétipos de identificação, estereótipos 

atribuídos à população negra mestiça em Jorge Amado, que, apesar de 

representá-la com destaque, caracteriza como pueris, como em Jubiabá (1955), 

Gabriela, Cravo e Canela (1958) e Tenda dos Milagres (1969), e o racismo 

deliberado nas obras de Monteiro Lobato como em O presidente negro (1926) e 

na saga infantil Sítio do Pica-pau Amarelo obras que referendavam a noção de 

hierarquias entre as raças (Proença Filho, 2004).  



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 59  

Têm-se, outrossim, diferentes obras que trabalham com a lógica da 

mestiçagem como saída étnica e de abrandamento de conflitos para o Brasil 

como Iracema, de José de Alencar (1865), Os tambores de São Luís, de Josué 

Montello (1975) e Viva o povo brasileiro, de João Ubaldo Ribeiro (1984) (Duarte, 

2014).    

 
LITERATURA NEGRA OU AFRO-BRASILEIRA: UM DEBATE CONCEITUAL 
 

Em decorrência desse processo histórico, ao tratarmos da literatura de 

autoria negra, há de se ter em vista sua materialidade linguística, isto é, o como 

se diz, quem diz, em que circunstâncias, para compreender o modo como o 

discurso enunciado nesse tipo de literatura textualiza. Assim como a ideologia 

que o texto se constrói (Orlandi, 2012). Desse modo, os conceitos de literatura 

afro-brasileira e de literatura negra são considerados conceitos ainda em 

construção, pois estes textos estão dentro e fora da literatura brasileira. 

Porquanto, os critérios para a classificação destes também são variados, uma 

vez que trazem uma intertextualidade a ser historicizada, ou seja, um ponto de 

vista culturalmente identificado à afrodescendência (Duarte, 2008).  

 Duarte (2008, p. 19) defende a utilização do termo literatura afro-

brasileira, por configurar-se como “perturbador suplemento de sentido ao 

conceito de literatura brasileira”, além de “abarcar melhor, por sua amplitude 

necessariamente compósita, as várias tendências existentes na demarcação 

discursiva desse campo indenitário em sua expressão literária”. Nesse sentido, 

Duarte (2010, p. 1) estabelece critérios para essa classificação, que vão além do 

fenótipo ou da origem do autor, mas uma “consciência de passado”. Sob essa 

ótica, o autor (2010, p. 1) coloca algumas questões: “O que torna a escrita afro-

brasileira distinta do conjunto das letras nacionais? Que elementos diferenciam 

e conferem especificidade à produção literária dos brasileiros descendentes de 

africanos?”.  

Para o autor (2010), o critério autoria é um ponto crucial a esta 

conceituação em função do Brasil se constituir de uma ampla população mestiça, 

onde se apregoa a democracia racial ou mesmo a negação da identidade negra. 

Portanto, “é preciso compreender que a autoria não somente como dado exterior, 

mas na condição de traduzida em constante discursiva integrada à materialidade 

da construção literária” (Duarte, 2010, p.4). Nesse sentido, o ponto de vista do 



 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 60  

autor constrói uma discursividade específica marcada pela raça, que remete a 

um universo de valores, uma ideologia, que filtra o olhar do autor em relação ao 

mundo a ser representado a partir de um compromisso ideológico com as marcas 

circunscritas na pele. 

 Bernd (1992, p. 10-11), por sua vez, entende a literatura negra como 

consciência de um “existir negro” e de uma história comum engendrada pela 

afrodescendência que insere os autores em “uma comunidade de situação que 

impõe sua estrutura a cada voz individual”, sendo que esta modalidade se 

constitui “a ruptura com os contratos de fala e escrita ditados pelo mundo 

branco”, formando, assim, “uma nova ordem simbólica” (Bernd, 1992). 

  Coadunando com Duarte (2008; 2009; 2010) e Bernd (1992) sobre o 

caráter ideológico desta literatura, pela autorrepresentação do negro, Lobo 

(2007) entende que nesse tipo de literatura o negro, que geralmente, é 

representado estereotipadamente por autores brancos, cria sua própria 

narrativa, construída a partir sua própria cosmogonia.  

Todavia, a literatura negra não pode desvincular-se da literatura brasileira, 

pois essa conjunção afasta a literatura negra do campo do exótico. Destarte, 

anteriormente à utilização do referente “afro-brasileira”, essa literatura recebeu a 

denominação de “literatura negra”, a partir do momento em que os negros 

precisaram afirmar a identidade negra, ante a. problemática em torno de uma 

“cultura mestiça” ou do mito da “democracia racial” (Fonseca, 2006, p.13).  

Silva (2010) defende a utilização do termo “literatura negra” em detrimento 

à denominação “afro-brasileira” ou “afrodescendente”, por entender que esses 

termos acabam por escamotear a questão negra, que ficaria, deste modo, 

camuflada no prefixo “afro”, em contrapartida, a “literatura negra” circunscreve 

um sentimento de pertença, arraigado na própria história dos africanos no Brasil. 

Além disto, um dos pontos cruciais da crítica dos opositores a esta nomenclatura 

é o determinismo potencialmente  associado à expressão ‘’negra’’  ao vincular 

“condições atávicas, históricas” ou pior, que assumisse a conotação do adjetivo  

“negra”, como  qualificador  de uma literatura  ‘’menor’’ ou necessariamente ruim. 

Proença Filho (2004, p. 185) afirma que entende como falaciosa esta designação 

“literatura negra”, por trazer em seu bojo uma negativação, levando a população 

negra a enfrentar, também, em sua produção literária, “novas e sutis armadilhas 

marginalizantes”. 



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 61  

Não obstante, o campo das discussões em torno do termo “literatura 

negra”, ou mesmo “afro-brasileira” ou ainda “afrodescendente” é controverso. 

Para Fonseca (2006), a denominação “literatura negra” é parte integrante da luta 

indenitária do movimento negro, que busca, além de ações antirracistas, 

combater a negativação do termo “negro”. Ademais, a expressão “literatura afro-

brasileira” veicula esta literatura à África, sem a desvincular do Brasil. Assim, o 

termo “literatura afrodescendente” remete à transculturação ocorrida no Brasil: 

reafirma o vínculo com a África, e, sincronicamente, corrobora as modificações 

inerentes que essas heranças sofreram na diáspora” (Fonseca, 2006, p.23-24). 

Entendemos, contudo, que tão relevante quanto à discussão em torno da 

expressão adotada para nominar a referida produção literária, é que ela traz 

consigo pontos de vista a serem considerados. Essa literatura tem por objetivo 

problematizar especificidades históricas e sociais do negro brasileiro, do mesmo 

modo, se afasta da perspectiva que reduz a história e a cultura negra à 

escravidão, ou ainda oblitera suas consequências sob o discurso da democracia 

racial.  

Nesse sentido, a literatura negra/afro-brasileira é o erigir de uma cultura 

marcada pela discussão da questão da identidade racial dos sujeitos, que 

reafirma suas raízes, não só as históricas, mas também as culturais e de 

identidade. 

Para Bonicci (2007, p. 101), o primeiro passo para se pensar literatura 

negra de autoria feminina é o feminismo negro, já que, a partir dele, gênero e 

raça são pensados dialeticamente, uma vez que o movimento feminista, em sua 

origem, propõe-se a discutir a emancipação feminina e, não aspectos referentes 

a amalgama da raça, pois esse movimento era composto necessariamente por 

mulheres brancas e de elite: 

 
(…) [com o feminismo negro] surgem o aprofundamento nos estudos 
feministas negros no Brasil e sua capacidade de investigar o silêncio, as 
falas e as representações das mulheres negras e de cor na sociedade e 
na literatura para que se inicie a saída do subdesenvolvido feminismo 
negro no Brasil. 

 
Nessa ótica, Silva (2010, p. 10) salienta que a literatura “afro-feminina” é 

a conjunção entre gênero e raça, é a subjetividade da mulher negra, suas 

experiências vividas, enquanto tal, e o seu vínculo com a África expressos no 

texto:  



 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 62  

 
(…) a literatura afro-feminina é uma produção de autoria de mulheres 
negras que se constitui por temas femininos e de feminismo negro 
comprometidos com estratégias políticas civilizatórias e de alteridades, 
circunscrevendo narrações de negritudes femininas/feminismos por 
elementos de memórias ancestrais, de tradições e culturas africano-
brasileiras, do passado histórico e de experiências vividas, positiva e 
negativamente, como mulheres negras. 

 
A literatura negra-feminina deve ser compreendida como um processo de 

resistência e busca por visibilidade da literatura de autoria de mulheres negras 

como vozes de afirmação e difusão de uma cultura própria enquanto mulheres 

negras. Esta, não obstante, é uma “escrita de cobrança”, cobrança de um cânone 

que, circunscrito em uma sociedade com forte ranço racista e sexista, lhes 

silenciou e as proscreveu também do cenário literário (Machado, 2013). 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Nesse artigo, buscou-se discutir a relação entre história e literatura na 

formação do cânone literário brasileiro, tratando especificamente no concernente 

ao binômio gênero-raça e à historicidade que o permeia. Com efeito, as marcas 

históricas do patriarcado e da hierarquia social do Brasil escravocrata aparecem, 

especialmente, na literatura negra de autoria feminina, vertente literária 

circundada por duas heranças sociais do patriarcado escravista: o sexismo e o 

racismo. 

A partir do caso de Maria Firmina dos Reis, mulher, filha de pai negro de 

parcos recursos, autora do primeiro romance brasileiro anti-escravagista e 

primeiro escrito por uma mulher negra no Brasil, inserindo-se em cenário literário 

que replicava a  hierarquia social e racial  do Brasil Oitocentista, e que ainda tem 

lastros na sociedade contemporânea, ainda permeada por discursos e práticas 

sociais racistas e machistas, que reverberam, igualmente, na seara da literatura 

e nas formas de classificação da produção literária. 

A literatura negra busca representar literariamente uma sociedade 

homogênea e isenta de conflitos internos, ao passo que, enquanto forma de 

afirmação identitária da população negra na literatura brasileira, nesse tipo de 

literatura, o/a autor/a assume a identidade negra  e as marcas históricas 

circunscritas na pele, buscando posicionar-se como  homem negro ou mulher 

negra, respectivamente. 



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 63  

Portanto, ao analisarmos especialmente a literatura negra de autoria 

feminina, concomitante e intrínseca  ao binômio gênero-raça, expressando o 

ponto de vista da mulher negra e sua experiência a partir dessa condição, 

percebemos o cânone literário em sua dimensão histórica, que denota uma 

continuidade histórica da preeminência masculina e branca, 

contemporaneamente sublimada pela ideia da literatura como universal, ou 

essencialmente nacional, um discurso de obliteração das diferenças que revela 

uma sociedade ainda excludente. 

  
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

AMARAL, Jorge Fernando Barbosa do. A literatura brasileira e a 
monstruosidade negra nos portões da diferença. 2015. Tese (Doutorado em 
Letras Vernáculas) – Faculdade de Letras, Universidade Federal do Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, 2015. 

BERND, Zilá. Literatura e identidade nacional. Porto Alegre: Editora da 
Universidade, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 1992. 

BONNICI, Thomas. O pós-colonialismo e a literatura: estratégias de leitura. 
Maringá: Eduem, 2000. 

BONNICI, Thomas. Teoria e crítica literária feminista. Maringá: Eduem, 2007. 

CANDIDO, Antonio. O romantismo no Brasil. São Paulo: Humanitas, 2004. 

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura afro-brasileira: um conceito em 
construção. Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, n. 31, p. 11–
23, 2008. 

DUARTE, Eduardo de Assis. Por um conceito de literatura afro-brasileira. 
Revista Terceira Margem, v. 14, n. 23, p. 113–138, 2010. 

DUARTE, João Ferreira. Cânone. In: Dicionário de termos literários, 2009. 
Disponível em: 
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&task=viewlink&link_id=52
5&Itemid=2. Acesso em: 27 jul. 2016. 

FELIPE, Delton Aparecido. Negritude em discurso: a educação nas revistas 
Veja e Época (2003–2010). 2014. 182 f. Tese (Doutorado em Educação) – 
Universidade Estadual de Maringá, Maringá, 2014. 

FIORIN, José Luiz. A construção da identidade nacional brasileira. Bakhtiniana: 
Revista de Estudos do Discurso, n. 1, 2009. 

http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&task=viewlink&link_id=525&Itemid=2
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&task=viewlink&link_id=525&Itemid=2
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&task=viewlink&link_id=525&Itemid=2
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&task=viewlink&link_id=525&Itemid=2


 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 64  

FONSECA, Maria Nazareth Soares. Literatura negra, literatura afro-brasileira: 
como responder à polêmica. In: SOUZA, Florentina ElimA; FONSECA, Maria 
Nazaré (orgs.). Literatura afro-brasileira. Salvador: CEAO, 2006. 

GUARDIA, Sara Beatriz. Literatura e escritura feminina na América Latina. In: XII 
Seminário Nacional Mulher e Literatura e III Seminário Internacional Mulher 
e Literatura – Gênero, Identidade e Hibridismo Cultural, 2007. 

GUIMARÃES, Manoel Luis Lima Salgado. Nação e civilização nos trópicos: o 
Instituto Histórico Geográfico Brasileiro e o projeto de uma história nacional. 
Estudos Históricos, v. 1, n. 1, p. 5–27, 1988. 

GUIMARÃES, Bernardo. A escrava Isaura. São Paulo: FTD Educação, 2015. 

IANNI, Octavio. Tipos e mitos do pensamento brasileiro. Sociologias, n. 7, p. 
176–187, 2002. 

JACOMEL, Mirele Carolina Werneque. Uma leitura do processo de formação do 
cânone literário: o relativismo e a pretensão à universalidade. Revista 
Travessias: Pesquisas em Educação, Cultura, Linguagem e Arte, 2007. 

LOBO, Luiza. Crítica sem juízo. Rio de Janeiro: Garamond, 2007. 

MACHADO, Serafina Ferreira. Literatura afro-feminina: uma escrita de (re)volta. 
Revista Graphos, v. 14, n. 2, p. 136–144, 2013. 

MUZART, Zahidé Lupinacci. Uma pioneira: Maria Firmina dos Reis. Muitas 
Vozes, v. 2, n. 2, p. 247–260, 2013. 

NASCIMENTO, Juliano Carrupt do. O romance Úrsula de Maria Firmina dos 
Reis: estética e ideologia no Romantismo brasileiro. 2009. 106 f. Dissertação 
(Mestrado em Literatura Brasileira) – Faculdade de Letras, Universidade Federal 
do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2009. 

NAVARRO, Márcia Hoppe; SCHMIDT, Rita Terezinha. A questão de gênero: 
ideologia e exclusão. In: II Congresso Internacional sobre a Mulher, Gênero 
e Relações de Trabalho, Goiânia, 2007. 

OLIVEIRA, Luiz Henrique da Silva. O negrismo e suas configurações em 
romances brasileiros do século XX (1928–1984). 2013. Tese (Doutorado em 
Letras: Estudos Literários) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 
Horizonte, 2013. 

OLIVEIRA, Luiz Henrique da Silva. Manifestações do negrismo no modernismo 
brasileiro: poesia e romance. Navegações, v. 10, n. 2, p. 156–164, 2017. 

ORLANDI, Eni de Lourdes Puccinelli. Discurso em análise: sujeito, sentido, 
ideologia. Campinas: Pontes, 2012. 

PARRON, Tâmis Peixoto. A política da escravidão no Império do Brasil, 
1826–1865. 2009. Dissertação (Mestrado em História Social) – Faculdade de 



      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 65  

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2009. 

PEREIRA, Elvya Shirley Ribeiro. Um fabulador da nacionalidade: José de 
Alencar. Sitientibus, n. 14, p. 95–122, 1996. 

PROENÇA FILHO, Domício. A trajetória do negro na literatura brasileira. 
Estudos Avançados, v. 18, n. 50, p. 161–193, 2004. 

RAMOS, Jair Souza. Dos males que vêm como sangue: as representações 
raciais e a categoria de imigrante indesejável nas concepções sobre imigração 
da década de 1920. In: MAIO, Marcos Chor; SANTOS, Ricardo Ventura (orgs.). 
Raça, ciência e sociedade. Rio de Janeiro: Fiocruz-CCBB, 1996. 

REIS, Maria Firmina dos. Úrsula; A escrava. Florianópolis: Ed. Mulheres; Belo 
Horizonte: PUC Minas, 2004. 

SCHMIDT, Rita Terezinha. Mulheres reescrevendo a nação. Estudos 
Feministas, v. 8, n. 1, p. 84, 2000. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e 
questão racial no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. p. 99–133. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Gilberto Freyre: adaptação, mestiçagem, trópicos e 
privacidade em Novo Mundo nos trópicos. In: LUND, Joshua; McNEE, Malcolm 
(Ed.). Gilberto Freyre e os estudos latino-americanos. Pittsburgh: Instituto 
Internacional de Literatura Ibero-Americana, Universidade de Pittsburgh, 2006. 
p. 305–334. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O artista da mestiçagem. In: O universo de Jorge 
Amado: caderno de leituras. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. p. 34–
45. 

SILVA, Ana Rita Santiago da. Da literatura negra à literatura afro-feminina. Via 
Atlântica, n. 18, p. 91–102, 2010. 

SILVA, Ana Rita Santiago da. Literatura de autoria feminina negra: 
(des)silenciamentos e ressignificações. Revista de Letras, Vitória da Conquista, 
v. 2, n. 1, p. 20–37, jan./jun. 2010. 

ZIN, Rafael Balseiro. Maria Firmina dos Reis: a trajetória intelectual de uma 
escritora afrodescendente no Brasil Oitocentista. 2016. Dissertação (Mestrado 
em Ciências Sociais) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São 
Paulo, 2016. 

Ana Paula Herrera de Souza 

 

Graduada no curso de Licenciatura em 
História da Universidade Estadual de 
Maringá (UEM). Mestra em Educação do 
Programa de Pós-Graduação em 
Educação (PPE) da Universidade 



 

 

LITERATURA NEGRA- FEMININA EM MARIA FIRMINA DOS REIS E O CÂNONE LITERÁRIO BRASILEIRO 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 66  

Estadual de Maringá. Desenvolvedora de 
pesquisa sobre a condição da mulher 
negra na literatura a partir de uma 
perspectiva histórica. Membra do Núcleo 
de Estudos Interdisciplinares Afro-
Brasileiros (NEIAB-UEM) no ano de 2018 
até os dias atuais. Participou da primeira 
e segunda proposta de de Projeto de 
Extensão do Universidade Sem 
Fronteiras, por meio da Superintendência 
Geral de Ciência, Tecnologia e Ensino 
Superior (Seti-PR) de 2018-2019 e na 
edição de 2022-2023. Atuou como 
cursista no Projeto Mulheres Negras 
Resistem 2022. Integra o Grupo de 
Pesquisa Estado, Políticas Educacionais 
e Formação de Professores/as 
(EPEFOP/CNPq) 

 

Currículo Lattes:   

http://lattes.cnpq.br/7021572751152250  

 

 

 

Delton Aparecido Felipe 

 

Professor do Departamento de História e 
do ProfHistória - Mestrado e Doutorado 
Profissional em Ensino de História da 
Universidade Estadual de Maringá - 
Paraná; Doutor em Educação com 
estágio de doutoramento junto ao Centro 
de Investigação Didática e Tecnologia na 
Formação de Formadores (CIDTFF) da 
Universidade de Aveiro- Portugal. Mestre 
em Educação e Graduado em História e 
Pedagogia. Pós-Doutor em História. 
Pesquisador - Visitante da Escola de 
Direito da Fundação Getúlio Vargas - São 
Paulo (FGV-SP, 2021-2023) e 
Coordenador do Programa de Apoio e 
Diversidade (PAD, 2022; 2023) da Escola 
de Direito da FGV e investigador do 
Núcleo de Estudo Interdisciplinares Afro-
Brasileiros da Universidade Estadual de 
Maringá-Paraná (NEIAB-UEM). 
Foirepresentante da região sul do 
Consorcio Nacional dos Núcleos Afro-
Brasileiros (Conneabs, 2018 a 2020), foi 
Diretor de Relações Internacionais da 
Associação Brasileiro de 
Pesquisadores/as Negros/as(ABPN - 
2020-2022), Conselheiro Consultivo da 
Ouvidoria Geral do Estado do Paraná 
(2019-2021), Conselheiro do Conselho 
Permanente de Direitos Humanos do 

http://lattes.cnpq.br/7021572751152250


      

 

Ana Paula Herrera de Souza; Delton Aparecido Felipe 

Revista Historiar | Vol. 17 | Nº. 33 | Jul./Dez. de 2025| p. 67  

Paraná - COPED (2021-2023) e foi 
Presidente das Comissões de 
Heteroidentificação da Universidade 
Estadual de Maringá - Paraná 
(2021,2022, 2023). Secretário Executivo 
da Associação Brasileira de 
Pesquisadores/as Negros/as (ABPN - 
2022-2024), atualmente é coordenador 
da Área de Politicas e Ações Afirmativas 
da ABPN, Coordenador do Observatório e 
Agência de Impacto de Cotas Raciais da 
ABPN (AGIMCRA) e Editor Executivo da 
Revista da ABPN, Conselheiro do 
Conselho Nacional de Promoção da 
Igualdade Racial (2023-2025) e membro 
da Comissão Técnica Nacional de 
Diversidade para Assuntos Relacionados 
à Educação dos Afro-brasileiros do 
Ministério da Educação (MEC). Com 
publicações nacionais e internacionais 
sobre educação e diversidade, história da 
população negra no Brasil, ensino de 
história e cultura afro-brasileira, 
patrimônio afro-brasileiro, história da 
África e Direito da população negra. 

 

Currículo Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/1673979833356158  

 

 

http://lattes.cnpq.br/1673979833356158

